
 

102 

 

Der Tod mitten im Leben 

Das, was ich den „Tod inmitten Deines Lebens“ nenne, ist etwas völlig anderes als der Tod, 
der Dich, genau wie alle anderen Menschen auch, am Ende Deines Lebens erwartet. Der Tod 
am Ende Deines Lebens bezieht sich ausschließlich auf das Absterben und das Vergehen 
Deines Körpers. Dieser Tod reduziert sich lediglich auf den mechanischen Teil, auf den 
Zusammenbruch Deiner Körperfunktionen aufgrund von Überalterung, Verschleiß oder 
anderen mechanischen Defekten.  

 
Dieser Sterbeprozess kann sich sowohl über einen sehr langen Zeitraum hinziehen als auch 
extrem kurz sein, jeweils abhängig von der Todesursache (beispielsweise Tod durch eine 
vorausgehende lange Krankheit oder aber, plötzlich und unerwartet, durch einen Unfall oder 
ein anderes Unglück). Diesen Tod am Ende Deines Lebens betrachtest und bewertest Du 
aufgrund einer Vielzahl von Gründen und Argumenten als „äußerst negativ“. Bevor ich 
jedoch näher darauf eingehe, möchte ich vor allem, dass Du erkennst, dass Deine Furcht vor 
dem Tod vor allem anerzogen und erlernt ist. Falls beispielsweise ein Sterbefall in Deiner 
Familie eintritt, siehst und spürst Du bereits als Kind die Furcht, die totale Hilflosigkeit und 
die Ohnmacht Deiner ansonsten so starken und tapferen Eltern in vollem Umfang. Diese 
Angst und Furcht übernimmst Du energetisch, Du wirst dieser Angst einfach „gewahr“; 
niemand spricht offen darüber oder erklärt Dir irgend etwas, obwohl dies sicherlich 
angebracht und hilfreich wäre. Doch Du weißt nun intuitiv Bescheid, denn Deine Eltern 
können solche Emotionen wie Furcht und Angst keinesfalls vor Dir verbergen. Insbesondere 
Kinder haben diesbezüglich eine sehr viel höhere Wahrnehmung als Erwachsene (dazu später 
noch ausführlicher im Kapitel „Kinder-Wissen“). Diese Furcht, die Du bei Deinen Eltern 
wahrnimmst, übernimmst Du ungefragt, denn was wurde Dir gesagt: Deine Eltern haben 
immer Recht, schließlich sind sie es, die Dich ernähren, Dich erziehen, denen Du 
bedingungslos vertraust. Gerade die Tabuisierung des Themas „Sterben“ in der Familie und in 
der Gesellschaft gleichermaßen ist der ideale Nährboden für Deine Angst und Deine Furcht. 
 

Ein weiteres Beispiel: Du siehst im Fernsehen die Operation eines einjährigen Mädchens, das 
mit einem schweren Herzfehler auf die Welt kam. An dieser Operation sind 13 Ärzte beteiligt; 
das Blut des Mädchens wird stark heruntergekühlt, bis das Herz aussetzt, damit diese 
Operation überhaupt durchgeführt werden kann usw. Der Aufwand für diese Operation ist 
extrem hoch. Die Prognose ist ebenfalls nicht gerade beeindruckend, und selbst wenn die 
Operation gelingen sollte, wäre eine Vielzahl weiterer Operationen in kurzen Abständen 
notwendig; die Lebenserwartung des Mädchens bleibt also trotz alledem gering. Hier geht es 
nicht darum, dieses Vorgehen zu bewerten oder zu beurteilen. Dennoch, das Einzige, was Du 
daraus lernst, ist, dass in der Welt schier alles getan wird und getan werden muss, um diesem 
Tod unter allen Umständen zu entkommen, ihn zu verhindern und zu vermeiden; genau das ist 
es, was Du überall lernst, und dies ist der Schluss, den auch Du daraus für Dich persönlich 
ziehst. Genau dieses Vermeidungsverhalten erzeugt jedoch erst die Furcht, nicht der Tod an 
sich. Genauso verhält es sich mit der Trauer bei Todesfällen in der Familie und in der 
Gesellschaft. Es scheint zwar ein ganz klein wenig Hoffnung durch diese Trauer hindurch, 
aber sie ist im Grunde genommen bedeutungslos klein. Stattdessen ist die Trauer in unserer 
Gesellschaft ein Akt der totalen Hoffnungslosigkeit und Ohnmacht. Diese Art der Trauer 
erzeugt und nährt die gleiche Furcht und Angst, wie bereits zuvor geschildert.  
 



 

103 

 

Dabei ist Dein körperlicher Tod lediglich der „kleine Tod“: Der Tod Deines Körpers löst 
lediglich einen Wandel in der Form aus, der „kleine Tod“ bedeutet darüber hinaus jedoch 
weder „Nicht-Sein“ noch „Nicht-Existenz“. Trotz der vollständigen Vernichtung des 
materiellen Körpers, bleibt die Existenz ohne Unterbrechung bestehen, eben nur in einer 
völlig anderen Form. Am größten ist die Furcht der Menschen vor gerade dieser „Nicht-
Existenz“, dem „Nicht-Sein“ und dem „Nicht-Existieren“. Doch wie ich bereits sagte, ist 
„Nicht-Existenz“ potenziell unmöglich. Deine Existenz als „Seiender“ kann durch nichts und 
niemanden aufgehoben oder unterbrochen werden; selbst wenn dies Dein ausdrücklicher 
Wunsch sein sollte, kann und wird dieser Wunsch niemals in Erfüllung gehen. Deshalb ist der 
Grund für diese, Deine größte Furcht vollkommen unbegründet. Du, der Du Dich als 
getrennte Wesenheit wahrnimmst, bist in Wahrheit eine unsterbliche Seele, und nur das. Alles 
andere sind reduzierte und begrenzte Bewusstseinsinhalte, mehr aber auch nicht. Der ein oder 
andere Leser wird nun sagen, dass dies eine Glaubensfrage ist. Aber, warum habe ich dieses 
Manuskript geschrieben? Nun, jeder Mensch kann an die unterschiedlichsten Dinge glauben, 
Himmel, Hölle, Paradies, Leben nach dem Tod, oder Nicht-Existenz. Aber, Glauben bedeutet 
immer auch banges Hoffen und Spekulation, sowie das festhalten an diese spezifischen 
Erwartungen. Jeder Mensch ist jedoch darüber hinaus immer zu einer direkten Erfahrung der 
Wahrheit befähigt, die ganzheitlich und selbsterklärend ist. Wahrheit als direkte Erfahrung hat 
mit Glauben und Spekulation nichts zu tun, da Glauben und Spekulation nur Theorie sind, 
während Wahrheit direkt erfahren werden kann. Jeder Mensch hat Zugang zur Wahrheit, da 
dies seine wahre Natur ist.  
 

Der Tod mitten im Leben jedoch ist von ganz anderer Art, denn der Körper ist davon in keiner 
Weise betroffen, ganz im Gegenteil zum körperlichen Tod. Vielmehr bleibt der Körper 
erhalten, der mechanische Teil also völlig unberührt. Trotzdem stirbt bei diesem „großen 
Tod“ etwas. Das, was stirbt, ist jedoch etwas völlig anderes als das, was Du vielleicht erwartet 
hättest, denn es stirbt lediglich das „kleine Ich“, stirbt die „Ich- Identität“ mitsamt dem Ego 
und den persönlichen Fokussierungen. Es sind all die unzähligen Werturteile und Meinungen 
als Verbindungsglieder, die Dein Ich stets zusammengehalten und überhaupt erst erschaffen 
haben, die nun plötzlich nachgeben. Wie ich bereits sagte, besteht Dein Ich lediglich aus der 
Gesamtverknüpfung der unterschiedlichsten Inhalte und Informationen untereinander und 
miteinander. Erst durch Beurteilung und Bewertung werden vormals lose und neutrale Inhalte 
zu Deinen eigenen, persönlichen Inhalten, wird dadurch Dein „Ich“ erschaffen. Erst die 
Entwirrung, das Auflösen, Entknoten und die Entflechtung all dieser prinzipiell nicht 
notwendigerweise zusammengehörenden Verbindungen führt zur Auflösung Deiner „Ich-
Identität“, führt quasi zum Tode dieses Ichs. Sicherlich hat man nach dem Tod des „kleinen 
Ichs“ immer noch eine durchaus fokussierte Sichtweise, trotzdem handelt es sich um eine 
völlige Veränderung der Perspektive, die nicht mehr rückgängig gemacht werden kann. Es 
handelt sich um eine Perspektive, in der „alles“ enthalten ist, inklusive der jeweiligen 
Sichtweise des Einzelindividuums. Es ist die kleine Perspektive innerhalb der großen 
Perspektive und umgekehrt. Dies ist die untrennbare Sicht des geistigen Auges, es vermag 
alles in einem einzigen Blick zu sehen. Es sieht die „Vielen“ im „Einen“ und sieht 
gleichzeitig das „Eine“ in den „Vielen“. 
 

Der Weg, von dem ich immerzu spreche, führt letztendlich genau zu diesem einen Punkt, zum 
Tod inmitten Deines Lebens. Ich habe Dir ausführlich geschildert, welche Mittel Du für Dein 
Lernen, Dein Wachsen und Deinen Wandel benötigst. Wenn Du nun konsequent und mit 
großer Ausdauer und Willenskraft, dieses Lernen und Wachsen fortführst, so gelangst Du auf 
diesem, Deinem Wege immer ein Stück weiter voran. Irgendwann erreichst Du nach langer 



 

104 

 

Zeit einen Punkt auf diesem Weg, an dem sich Deine Fortschritte und Deine Erkenntnisse 
immer dynamischer beschleunigen werden, Du gelangst zu immer größeren und tieferen 
Einsichten und Bewusstseinsinhalten. Es ist so, als würdest Du Dich dieser Inhalte immer 
mehr erinnern können, als würdest Du langsam und behutsam auf etwas vorbereitet, auch 
wenn Du überhaupt nicht weißt, auf was. Teilweise sind diese Einsichten spontan und werden 
Dir einfach geschenkt, stehen Dir einfach und sofort zur Verfügung. Diese Art der 
Vorbereitung soll Dich langsam an das „Höchste“ heranführen, an die „Einheit“, an das 
„universelle Bewusstsein“, um Dich quasi langsam an diesen Zustand zu gewöhnen. Diese 
Einsichten in immer tiefere Bewusstseinsinhalte sind jedoch keineswegs etwas, das Du neu 
erlernen oder Dir erst aneignen müsstest; vielmehr sind es Deine eigenen Erinnerungen, denn 
nur Dein Verstand ist es, der Dich von diesen Inhalten getrennt sieht und interpretiert, im 
Prinzip bist Du schon immer vollständig gewesen.   
 

Wenn sich Deine Fortschritte zum Ende Deines Weges hin immer weiter beschleunigen, ist es 
bis zum Ziel selber nicht mehr weit. Eines Tages dann, ohne jegliche Vorankündigung, 
gelangst Du schließlich zum Ziel, dessen Du gewahr wirst in einem Moment völliger geistiger 
Stille, es gibt weder ein Körpergefühl, noch gibt es Gedanken; der Geist ruht in völliger Stille 
in sich selber, ist sich seiner selbst und seinen inneren Eigenschaften in jedem Moment 
absolut bewusst. Es ist ein Ozean voller Liebe – auch wenn es sich jetzt kitschig anhört, aber 
anders kann man es nicht ausdrücken. Aufgrund der Begrenztheit von Wort und Schrift werde 
ich gar nicht erst den kläglichen Versuch machen, das „universelle Bewusstsein“ zu 
beschreiben, da dies ohnehin nicht möglich ist. Vielmehr versuche ich zu erläutern, was für 
Hindernisse auf Deinem Weg dorthin liegen, bzw. ich versuche darzulegen, was sich als 
Konsequenz dieser Erfahrung grundsätzlich ändert.  
 

Doch zuvor versuche ich mit dem begrenzten Werkzeug des Wortes und der Schrift einmal 
kurz auf diese „Liebe“, von der ich immerzu spreche, einzugehen. Diese Liebe ist frei von 
Bedingungen, sie basiert nicht auf Vorlieben oder körperlicher Anziehung, sie basiert ebenso 
wenig auf Dankbarkeit, noch liegt ihr irgendein sexueller Hintergrund zugrunde. Diese Liebe 
ist die Liebe, die allem „Sein“ zugrunde liegt. Es ist eine Liebe ohne jegliche 
Vorbedingungen. Das Sein ist diese Liebe selber, und die Liebe ist das Sein selber, kein 
weiterer Grund ist hinzuzufügen oder zu ergänzen. Sein ist Liebe, Liebe ist Sein und 
umgekehrt, beides ist untrennbar eins – mehr dazu im Kapitel „Liebe“, dort beschreibe ich 
auch den Unterschied zwischen der „Liebe“ und der „falschen Liebe“, die in Wahrheit keine 
ist. 
 

Nun, Du selber befindest Dich immer auf der Suche nach etwas. Auch wenn Dir zumeist nicht 
bewusst ist, wonach Du genau suchst, noch, wo Du überhaupt suchen sollst, so weißt Du 
dennoch im Inneren Deines Herzens, dass etwas fehlt. Nun, auf Deinem Weg hast Du große 
Fortschritte gemacht und befindest Dich nun kurz vor Deinem Ziel, wovon Du jedoch 
überhaupt gar nicht weißt, denn Du hast ja gar keine Kenntnis von einem Ziel oder einem 
„Tod mitten im Leben“. Doch plötzlich und unerwartet hast Du das Ziel erreicht. Als der 
Suchende, der Du immer warst, der Fragende, der Du immer gewesen bist, erhältst Du nun als 
noch existente Person die Antwort auf alle Deine Fragen, die Du stets gestellt und als 
berechtigt angesehen hast. Doch schlagartig passiert ganz genau das Gegenteil Deiner 
Erwartungen: Du hättest sicher mit allen Antworten gerechnet, nur mit dieser einen einzigen 
Antwort nicht, denn diese Antwort trifft Dich wie ein Blitz, denn die plötzliche Erkenntnis 
löscht den Fragenden selber aus. Der Suchende und Fragende, der Du eben noch gewesen 
bist, stirbt in den Armen des „Wissenden“, der eins ist mit dem „universellen Bewusstsein“. 



 

105 

 

Der Fragende erkennt sofort, dass alle Annahmen und Fragen bezüglich seines Daseins, seiner 
Form, seines Körpers und bezüglich all dessen, was auch immer ihn betrifft, von Grund auf 
völlig falsch und niemals in dieser Art und Weise existent waren. Er erkennt seinen eigenen 
grundlegenden Irrtum. Alle begrenzten Inhalte werden durch diese uneingeschränkte 
Sichtweise in einem einzigen Moment für immer ausgelöscht und kehren niemals wieder. 
Keine einzige Frage bleibt übrig, obwohl im Prinzip nicht eine einzige Antwort gegeben 
wurde. 
 

In einem einzigen Moment zu erkennen, welch gewaltigen Irrtümern Du stets unterlagst, löst 
in Dir einen gewaltigen Schock aus. Noch verheerender ist die rückwärts gewandte Sicht, 
denn innerhalb einer einzigen Wahrnehmung begreifst Du alle Deine sinnlosen Handlungen, 
begreifst und verstehst alle Deine Fehler, Irrtümer und deren Konsequenzen. Der Blick 
zurück, der nur während des Übergangs möglich ist, erscheint grotesk und befremdlich 
zugleich. Im Prinzip ist es so, als würdest Du plötzlich aus einem sehr schlechten Traum 
aufwachen, ganz genauso stellt sich diese Erfahrung dar. Du siehst während dieses Übergangs 
die Gesamtheit Deiner früheren Vorstellung, siehst die Gesamtheit Deiner früheren Person in 
einem einzigen Blick, bist in diesem Moment der außenstehende Beobachter dessen, jedoch 
ohne jegliche Identifikation mit der früheren Person und den dazugehörenden Inhalten. Da Du 
Dich nun getrennt von Deiner früheren Person und deren Inhalten siehst, fühlst Du Dich 
unendlich erleichtert, nicht länger diese begrenzte Wesenheit zu sein, als die Du Dich früher 
einmal gesehen und stets gefühlt hattest. Diese Befreiung ist von unbeschreiblicher Größe und 
Intensität.  
 

Diese Erfahrung ist jedoch nur möglich, wenn die Person mit der Verstand-Ego-Einheit 
zumindest temporär vollständig überwunden wird. Um Dir dies zu verdeutlichen, nehme ich 
zum Vergleich den Begriff „Stille“: Der Begriff „Stille“ schließt das Vorhandensein von 
Geräuschen oder Lärm aus. Als Stille definiere ich die hundertprozentige Abwesenheit von 
Geräuschen. Natürlich gibt es Abstufungen zu diesem Begriff, ich möchte jedoch den Begriff 
„Stille“ als „völlige Stille“ ausgelegt und definiert wissen. Nun, mit der Überwindung Deiner 
Person und der Verstand-Ego-Einheit verhält es sich ganz genauso: Du kannst diesbezüglich 
sehr weit fortgeschritten sein, was durchaus wünschenswert und vorteilhaft für Dich sein mag; 
trotzdem bist Du zu diesem Zeitpunkt immer noch sehr weit von Deinem Ziel entfernt. Sieh, 
selbst wenn bis auf ein einziges Geräusch „absolute Stille“ herrscht, so ist die Definition des 
Begriffes „Stille“ immer noch nicht erfüllt! Erst die hundertprozentige Abwesenheit von 
Geräuschen rechtfertigt die Verwendung dieses Begriffes. Verstehe, dass „Stille“ nicht nur 
etwas ist, was Du erreichen und erfahren kannst, sondern dass Du in Wahrheit selber die 
„Stille“ bist. Das Gleiche gilt für Deinen Weg: Du magst durchaus weit gekommen sein, aber 
erst die hundertprozentige Abwesenheit Deiner Person und der Verstand-Ego-Einheit öffnet 
Dir das Tor zum Ziel. Neunundneunzig Prozent werden Dir immer noch nicht den Weg zum 
Ziel freigeben. Stille kann nur Stille sein und nicht relative Stille! Ganz genauso verhält es 
sich mit Deinem „Loslassen“, Deinem „Sich fallenlassen“: Du kannst nicht ein wenig 
loslassen oder Dich ein Stückchen fallen lassen, sondern entweder, Du lässt los und Du lässt 
Dich fallen, oder Du tust dies nicht. Halbherzige Handlungen sind stets ein schwerwiegendes 
Hindernis auf Deinem Weg. 
 

Kurz bevor die noch existierende Person durch das Erkennen der Wahrheit für immer 
aufgelöst wird, entsteht im Übergang ein winziger Moment des Gefühls des Nicht-Seins. Es 
ist ein sehr bedrückendes Gefühl, jedoch ist dieser Moment extrem kurz und daher zu 
vernachlässigen – ich schildere ihn lediglich der Vollständigkeit halber. Zu diesem Zeitpunkt 



 

106 

 

hat man immer noch das Gefühl, umkehren zu können, sich an der alten Person festhalten und 
festklammern zu können, als könnte man wie beim Start eines Flugzeuges den bereits 
laufenden Startvorgang noch abbrechen, könnte immer noch in die alte Person zurückkehren. 
Es fühlt sich exakt an wie ein Punkt der Entscheidung: Genau an dieser Stelle muss eine Wahl 
getroffen werden – entweder festhalten oder loslassen. Ich habe alles losgelassen und hielt 
mich nicht fest. Sofort danach wird man eins mit dem „universellen Bewusstsein“, wird zu 
dem, was man schon immer war und immer sein wird. Mehr möchte ich dazu erst einmal 
nicht sagen.  
 

Einen Hinweis möchte ich jedoch noch in Bezug auf das universelle Bewusstsein geben, 
nämlich in Bezug auf einen Maßstab. Keineswegs möchte ich die Größe dieses universellen 
Bewusstseins in irgendeiner Weise bemessen, denn wie ich schon sagte: Es ist nicht begrenzt, 
daher ist es auch nicht möglich, einen Maßstab daran anzulegen. Sehr wohl kann ich jedoch 
die Maßstäbe des normalen Menschen bemessen, die Maßstäbe des einzelnen Menschen sind 
zwar unterschiedlich, sind aber ihrer Natur aus gleich strukturiert. Zumindest möchte ich Dir 
erklären, worauf ich hinaus möchte. 
 

Du als Person, in Deinem Körper existierend, bist, wie ich schon mehrfach sagte, durch eine 
Vielzahl von Dingen, Meinungen, Werturteilen und auch Deinen Körper selber sehr stark 
begrenzt. Aufgrund dessen sind die Erlebnisse und Erfahrungen gleich welcher Art, die Du 
machen kannst, in genau einem solchen Maß reduziert, quasi gedrosselt. Erinnere Dich: Du 
bist stets die Summe Deiner inhärenten Eigenschaften. Genau durch diese Summe bist Du 
auch in Deinem eigenen Potenzial eingeschränkt; Du bist, was Du bist, nicht weniger, aber 
eben auch nicht mehr.  
 

Nun entwerfe ich einmal eine völlig willkürlich von mir festgelegte Skala hinsichtlich Deiner 
emotionalen Schwankungsbreite von eins bis zwanzig, wobei eins Deine niedrigste 
emotionale Regung und zwanzig Deine höchstmögliche emotionale Regung darstellen soll. 
Nun fangen wir einmal mit der Bemessung und Bewertung Deiner Emotionen an: Nehmen 
wir an, eine dicke Spinne hängt an der Wand. Da Du Angst vor Spinnen hast, bewerte ich den 
Ausschlag Deiner gezeigten Emotion einmal mit einer Sieben. Es ist der erste Schultag Deiner 
Tochter, Du bist sehr aufgeregt. Dies entspricht vielleicht einer Elf auf Deiner emotionalen 
Skala. Die Geburt eines weiteren Kindes wühlt Dich emotional so auf, dass wir nun bei der 
Vierzehn angelangt sind. Der Tod Deiner Mutter, die Du sehr geliebt hast, führt Dich nun an 
Deine emotionale Obergrenze und schlägt mit einer glatten Zwanzig zu Buche, was emotional 
gesehen bereits Deinen eigenen „roten Bereich“ darstellt, das Höchste des Möglichen, die 
Obergrenze. Mehr ist einfach nicht möglich, weder technisch, noch physisch oder psychisch. 
 

Du als Person bewertest und bemisst stets alle Ereignisse und Dinge, an denen Du Teilhabe 
hast. Aufgrund Deiner bisher gemachten Erfahrungen, die Du alle bewertet, ausgewertet 
sowie archiviert hast, verfügst Du über einen präzisen Gesamtüberblick über Deine 
persönlichen Erfahrungen einschließlich der ihnen angehangenen Bewertungen. Die Summe 
dessen bzw. die diesbezügliche Schwankungsbreite nenne ich die Deine persönliche 
„Erfahrungsbandbreite“. Da Du Dich bereits im fortgeschrittenen Alter befindest und in 
Deinem Leben bereits sehr viel erlebt hast, unterstellst Du deshalb, dass alles, was es an 
Ereignissen gibt, und das alles, was Du jemals potenziell erfahren könntest, sich innerhalb 
Deiner eigenen, bisherigen „Erfahrungsbandbreite“ zutragen müsste – in Deinem Falle 
konkret von eins bis zwanzig. Aufgrund Deiner begrenzten Sichtweise rechnest Du nicht 
einmal damit, dass es überhaupt möglich sein könnte, Erfahrungen zu machen, die außerhalb 



 

107 

 

Deiner bisherigen „Erfahrungsbandbreite“ liegen könnten und jedes Dir bekannte Maß 
sprengen würden, denn so etwas hättest Du ja dann schon längst irgendwann einmal gesehen 
oder erlebt. Aus diesem Grunde schließt Du eine solche Möglichkeit kategorisch aus. Dies ist 
jedoch eine schwerwiegende Fehleinschätzung. Die unteilbare Einheit und Stille, mit der Du 
eines Tages wieder verschmelzen wirst, kennt Deine kleinen und winzigen Maßstäbe nicht, 
stattdessen gleicht die Sicht auf das „Unbegrenzte“ einer emotionalen Explosionswelle. Alle 
Deine bisherigen Maßstäbe sind plötzlich wertlos, sind außer Kraft gesetzt, haben keine 
Gültigkeit mehr. Die Stärke des Erlebten erschüttert all Deine bisherigen Vorstellungen und 
Ansichten, und während Du versuchst, diesen Schock zu verarbeiten, nimmt die Intensität 
immer weiter zu.  

 

Dein Fehler war Folgender, Du hast zwar immer erwartet und erhofft, eines Tages Antworten 
auf all Deine Fragen zu erhalten, Du erwartetest diese Antwort jedoch, wenn überhaupt, 
innerhalb des gleichen Kontextes, sprich: innerhalb Deiner eigenen, persönlichen 
Daseinsebene. Du erwartetest eine Antwort, die logisch aufgebaut ist; sie musste für Dich 
wissenschaftlich nachprüfbar sein, sie musste eine erste Ursache beinhalten, sie musste den 
ersten Beweger benennen können, d. h. kausale Zusammenhänge enthalten, sowie eine 
Chronologie der Entstehung aller Dinge einschließlich des Universums aufzeigen. Eine solche 
Antwort wäre ganz nach Deinem persönlichen Geschmack gewesen, hätte sie doch geradezu 
perfekt in Dein eigenes Weltbild gepasst.  
 

Die tatsächliche Antwort, die Du nun erhalten hast, erfüllt jedoch nicht eine einzige Deiner 
Erwartungen, denn die Antwort liegt außerhalb der Erfahrbarkeit Deines Verstandes und 
Deines Egos; eine Übersetzung der Antwort auf die Verstandesebene ist nicht möglich, da 
diese begrenzten Strukturen nicht in der Lage sind, die Antwort in ihrer Größe, Komplexität 
und Dimension zu Erfassen. Sobald der Fragende die Antwort erhält, löst er sich mit allen 
seinen Fragen selber auf. Die Antwort befindet sich nicht nur in einem völlig anderen 
Kontext, sondern hebt zudem alle anderen Kontexte auf; die Antwort löscht ebenso alle 
anderen Antworten, die Du zu kennen glaubtest, aus. Diese „eine Antwort“ ist die einzige, die 
übrig bleibt, alles andere ist für immer fort. 

 

Du fragst aber immer noch nach der Ursache, nach dem Urheber, nach dem Verursacher, nach 
dem Ursprung. Die Antwort aus Sicht der „großen Perspektive“ ist wirklich einfach: Es gibt 
weder einen Ursprung noch einen Anfang oder gar ein Ende. Alle diese Dinge sind 
ausschließlich ein Konstrukt des Verstandes, der Begrenzung.  
 

Eine andere Form der Erklärung ist Folgende: Das „kleine Ich“ ist müde, ausgelaugt und 
schwach, gezeichnet von den Strapazen, dem Überlebenskampf, dem Anrennen gegen die 
Begrenzungen. Müde vom Dasein in der äußeren Welt, von der Suche und den begangenen 
Irrtümern, rettet es sich ganz genau bis zu diesem Punkt, denn dieses „kleine Ich“ war es, das 
stets auf der Suche war. Als das „kleine Ich“ plötzlich das „universelle Bewusstsein“ erkennt, 
gibt es sich diesem sofort vollständig hin, es bricht erst an diesem Ziel völlig entkräftet und 
ausgezehrt in sich zusammen und stirbt in den liebevollen Armen des „großen Ichs“, der 
„Inneren Person“. Als das „kleine Ich“ das „universelle Bewusstsein“ erkennt, übergibt es 
sich diesem bedingungslos, da es nun vollkommen erlöst ist. Es ist exakt so: Sofort, wenn das 
„kleine Ich“ das „universelle Bewusstsein“ erkennt, ist das Leiden dieses „kleinen Ichs“ für 
immer vorbei. Es ergibt sich in die rettenden Arme des „großen Ichs“, nach denen es sich 
immer schon gesehnt hatte. Im Lichte des „großen Ichs“ erkennt das „kleine Ich“ all seine 



 

108 

 

Irrtümer und geht in dem „großen Ich“, dem „universellen Bewusstsein“ für immer auf, es ist 
zu Hause. 
 

Noch ein Beispiel, dass auf die begrenzten Fähigkeiten unseres Wahrnehmungsvermögens 
hinweisen soll: Die Sonne, die Du so sehr schätzt, die Dir an warmen Sommertagen den Tag 
versüßt, kennst Du nur zu gut. Die Helligkeit der der Sonne ist so groß, dass Du nicht einmal 
in der Lage bist, ohne Sonnenbrille oder andere Hilfsmittel für längere Zeit direkt in sie 
hineinzusehen, ohne dass Deine Augen davon Schaden nehmen würden. Wenn Du 
beispielsweise ausdrücken möchtest, dass etwas sehr hell ist, so ziehst Du die Sonne stets als 
Vergleichsobjekt heran, Du sagst dann: „Das war fast so hell wie die Sonne“. Die Sonne ist 
also Dein persönlicher Maßstab für Helligkeit. Dieser Maßstab ist besonders gut geeignet, da 
alle Menschen diese Sonne kennen; deshalb ist jeder einzelne Mensch dazu in der Lage, eine 
Aussage über die Sonne nachzuvollziehen, es ist also ein universeller Maßstab innerhalb 
unserer Welt. 
 

Die Bandbreite, in der Du als Mensch Helligkeit wahrnehmen kannst, ist in der technischen 
Wahrnehmungsfähigkeit Deiner Augen begrenzt. Nun, am 19. März 2008 kam es 
beispielsweise zu einer spektakulären Serie von Gammastrahlenblitzen in einer Entfernung 
von 7,5 Milliarden Lichtjahren im Sternbild Bärenhüter. Diese Serie von 
Gammastrahlenblitzen wurde durch den NASA-Satelliten Swift entdeckt und gemessen. Das 
optische Nachglühen eines dieser Gammastrahlenblitze war das mit Abstand hellste jemals 
beobachtete Objekt. Seine Leuchtkraft erreichte eine Helligkeit, die 22 Billiarden Mal stärker 
war als die Leuchtkraft unserer Sonne, als Ziffer 22.000.000.000.000.000! Nun erkläre mir 
einmal, wo Dein Maßstab diesbezüglich ist, als wäre eine Sonne nicht schon grell und hell 
genug für Dich. Worauf will ich hinaus? Nun, weder kannst Du die oben genannte Helligkeit 
gedanklich in Deiner Vorstellung, in Deiner Phantasie nachvollziehen, noch könntest Du 
diese Helligkeit physisch wahrnehmen. Nicht einmal die Helligkeit von einhundert Sonnen 
könntest Du Dir vorstellen, noch könntest Du diese schauen. Damit will ich ausdrücken, dass 
alle Deine Maßstäbe durchaus tauglich für Dich innerhalb Deines täglichen Leben sind, 
jedoch sind sie letztendlich auch nur auf diesen einen kleinen und winzigen Ausschnitt 
zurechtkonstruiert, sind eine Art Miniatur-Maßanfertigung für Dein Dasein in Deiner Welt, 
mehr aber auch nicht.  

 
Erinnere Dich an das Kapitel „Wissen“: Du bist davon überzeugt, Du könntest sehr wohl 
unterscheiden, wüsstest, was real und wahr ist und was nicht. Doch wie ich bereits sagte, gibt 
es zwar das „Wissen von und über“, das Dein Eigen ist; es hat jedoch nichts mit dem 
„Wissendsein“ zu tun. Denn „Wissen“ setzt voraus, dass Du mit diesem Wissen, sprich: dem 
Wissensinhalt selber, identisch bist. In Deinem kleinen Kontext sind Deine Maßstäbe 
durchaus tauglich; aber eben nur in diesem kleinen Puppenhaus, nur in dieser reduzierten 
Sichtweise haben Deine Maßstäbe überhaupt eine Bedeutung. Deine Maßstäbe haben 
keinerlei generelle Gültigkeit, sie haben keineswegs die Funktion eines Generalschlüssels. 
 

Aber was ist nun der „große Tod“, wie könnte man ihn erklären? Als allererstes sei gesagt, 
dass darin nichts Schlimmes, Negatives, Verheerendes oder gar Trauriges zu finden ist, dies 
ist ganz und gar nicht der Fall, im Gegenteil. Nun, im eigentlichen Sinne ist es gar kein 
wirklicher Tod, denn es stirbt im Grunde genommen überhaupt niemand. Das Einzige, was 
stirbt, ist das, von dem Du glaubtest, dass es wahr und real sei. Das Einzige, was stirbt, ist 
wieder einmal Deine Illusion von Dir selbst, von den Dingen und Deinen Meinungen. In 
Wirklichkeit geht nichts verloren, außer einer begrenzten Sichtweise, einer falschen 



 

109 

 

Vorstellung. Trotzdem kann ein solcher Verlust Deiner Illusionen durchaus emotional 
schwierig sein, wie ich noch schildern werde. Unten nun ein Beispiel:  
 

Als Kind stritt ich mich während einer Autofahrt mit meinem älteren Bruder. Den Grund 
dieser Auseinandersetzung weiß ich nicht mehr, es war wahrscheinlich wie so oft eine 
Bagatelle. Auf jeden Fall versuchte nun jeder von uns, dem anderen eins auszuwischen, und 
so folgte ein Wort auf das andere. Plötzlich schrie mein Bruder mich an und meinte hämisch 
grinsend: „Den Weihnachtsmann, den gibt es überhaupt nicht und den hat es auch nie 
gegeben, das gleiche gilt für den Osterhasen, alles eine Lüge!“ Er lachte dabei boshaft und 
erfreute sich an meinem Entsetzen. Ich wandte mich hilfesuchend an meine Eltern, hoffte, sie 
würden das Gesagte entkräften, glaubte ich doch fest an den Weihnachtsmann und den 
Osterhasen gleichermaßen. Doch meine Eltern schwiegen diesbezüglich und versuchten 
stattdessen vergeblich, mich zu beruhigen. Letztendlich versuchten sie mir im Nachhinein 
schonend beizubringen, dass es den Weihnachtsmann und den Osterhasen in Wahrheit nie 
gegeben hatte. Ich war zutiefst geschockt und hilflos, fühlte mich ohnmächtig, von allen 
belogen und hintergangen; zudem fühlte ich innerlich einen unendlich großen Verlust. 
Logisch gesehen habe ich im Grunde genommen lediglich eine falsche Vorstellung verloren, 
denn der Weihnachtsmann und der Osterhase hatten ja schließlich keinen realen Tod erleiden 
müssen. Trotzdem wiegt der Verlust dessen, von dem man glaubte, es wäre real gewesen, sehr 
schwer.  
 

Das obige Ereignis war für mich damals ein sehr einschneidendes und negatives Erlebnis. 
Wenn eine solche Illusion, die man liebte und an die man glaubte, plötzlich zerstört wird und 
kollabiert, reißt sie ein großes „Loch der Leere“ in einem selbst. Der „große Tod“ jedoch, der 
Tod der „begrenzten Sichtweise“, ist jedoch im Gegensatz zu diesem obigen Beispiel ein 
äußerst erfreuliches Ereignis, denn hier entsteht überhaupt kein „Loch der Leere“: Beim Tod 
der „begrenzten Sichtweise“ verlierst Du zwar eben Deine „begrenzte Sichtweise“, erhältst 
dafür jedoch sofort, eine unbeschreiblich größere und „unbegrenzte Sichtweise“ als Ersatz für 
Deine bisherige kleine Perspektive – es gibt keinen schöneren Moment als diesen.   
 

Ein weiteres Beispiel: Du lernst eine offensichtlich nette junge Frau kennen. Deine Freunde, 
die diese Frau bereits gut kennen, warnen Dich jedoch eindringlich davor, mit dieser Frau ein 
Verhältnis einzugehen, da sie als Fremdgängerin überall in Deinem Bekanntenkreis bekannt 
sei. Da Du jedoch frisch in sie verliebt bist, möchtest Du von solchen Geschichten jedoch gar 
nichts wissen, sagst, alles nur Gerede, man solle ihr doch auch eine Chance geben, sich zu 
ändern, sagst Dir, dieses Mal wird bestimmt alles anders. Du führst nun kurze Zeit später eine 
glückliche und zufriedene Beziehung mit dieser Frau, bis Du eines Tages früher als üblich 
nach Hause kommst und Deine Frau mit einem anderen Mann im Bett erwischt. Für Dich 
bricht nun eine Welt zusammen, Du bist einem Nervenzusammenbruch nahe. Objektiv 
betrachtet, hast Du jedoch eigentlich gar nichts verloren, warst Du es doch selber, der sich im 
Geiste das schöne und gute Bild von dieser Frau zusammengebastelt hatte, fernab jeder 
Realität und Wahrheit. Die Frau war ohnehin kein Verlust, da sie Dich fortwährend betrogen 
hatte. Doch das gute Bild, das Du von ihr hattest, zerspringt schlagartig in tausend Stücke, 
und nun stehst Du vor genau diesem Scherbenhaufen. Du wirst lediglich unerwartet mit 
Deinen eigenen Irrtümern und Illusionen, die Du bezüglich dieser Frau hattest, konfrontiert. 
Wenn solche „inneren Bilder“ kollabieren, ist dies in der Regel eine sehr dynamische und 
emotional belastende Bewegung. Trotzdem ist die Frau aus dem Beispiel das, was sie immer 
war, weder hat sie sich geändert, noch wurde sie durch Deine Erkenntnis in irgend einer 



 

110 

 

Weise verändert. Es sind falsche Bilder und Vorstellungen von den Dingen, die Dich blind für 
die Wahrheit machen, die Du manches Mal lieber gar nicht erst wissen willst.  
 

Doch genau die gleiche Systematik gilt auch im positiven Sinne: Es ist Dir durchaus möglich, 
plötzlich „umfassende Erkenntnis“ zu erreichen, wenn Du nur genau, wie oben gesagt, Deine 
Illusionen aufgibst, diese schönen Phantasievorstellungen, an denen Du so zwanghaft 
festhalten möchtest. Hinterfrage diese Illusionen, die Du Wahrheit nennst, denn hinter diesen 
falschen Erscheinungen liegt die einzige Wahrheit verborgen. Wenn Du diese Wahrheit 
wiederfindest, gibt es nichts mehr zu fragen. Der Mensch mit seinen Begrenzungen und 
Illusionen ist eine Art Geist in der Flasche, wobei die Flasche der Körper ist und die geistigen 
Begrenzungen durch den Verstand gebildet werden. Wenn Du nur einmal diese Flasche 
überwunden und verlassen hast, willst und wirst Du niemals mehr in diese zurückkehren 
wollen.  

 

Ich möchte Dir noch einmal zwei verschiedene Sichtweisen schildern, damit Du den 
Unterschied zwischen der „beengten Perspektive“ und der Perspektive „umfassender 
Erkenntnis“ besser verstehen kannst. Bei der ersten Sichtweise handelt es sich um die 
Sichtweise und das Fühlen desjenigen, der sich noch auf dem Weg befindet. Die zweite 
Sichtweise ist die desjenigen, der das Ziel erreicht hat.  
 

Nun, derjenige, der sich aufmacht, um zum „Höchsten“ zurückzukehren, hat unzählige 
Hindernisse, die er überwinden muss, und Aufgaben, die es für ihn zu lösen gilt. Alle diese 
Hindernisse, Begrenzungen, Probleme und Irrtümer stellen sich für ihn in der Summe als ein 
„Scherbenberg“ gigantischen Ausmaßes dar, wobei jede einzelne Scherbe für ein einzelnes 
Hindernis steht, ganz gleich, welcher Art. Fakt ist, dass derjenige, der zum Ziel gelangen 
möchte, alle diese Scherben überwinden muss. Es führt kein Weg an diesen Hindernissen 
vorbei, und es ist nicht möglich, auch nur eine einzige Scherbe auszulassen. Der 
Scherbenberg muss als Gesamtheit völlig überwunden werden. Am Anfang dieses Berges 
macht er nun den ersten Schritt. Bereits dieser eine und erste Schritt schmerzt fürchterlich, 
denn es schneiden sich die ersten Scherben in sein Fleisch. Was nun, kehrt er vielleicht um? 
Die Möglichkeit bestünde durchaus, das ist klar, aber er geht weiter. Er weiß, umkehren ist 
keine Alternative. Darum geht er weiter. Immer tiefer und zahlreicher schneiden sich nun die 
Scherben in sein Fleisch; alles ist voller Blut, bereits erste Fleischstücke haben sich von 
seinen Knochen geschält, der Schmerz ist unerträglich, zudem rutschen die Scherben 
lawinenartig nach, so dass er schließlich auf Händen und Füßen hinaufkriecht und manches 
Mal die gleiche Strecke wieder zurückrutscht. Ein Gipfel ist leider immer noch nicht in Sicht, 
trotzdem geht er weiter. Er versucht, sich an die Schmerzen zu gewöhnen; die Scherben haben 
inzwischen fast das gesamte Fleisch von seinen Knochen abgeschält und bereits einige seiner 
Sehnen durchtrennt, alles Gewebe hängt völlig in Fetzen, und immer stärker wird der 
Schmerz – doch er geht weiter, was sonst sollte er tun? Selbst eine Ruhepause gönnt er sich 
nicht, denn diese würde den Schmerz nicht lindern, sondern nur die Dauer seiner Strapazen 
verlängern. Er setzt immer einen Fuß vor den anderen, fast mechanisch sind nun die Abläufe. 
Langsam wundert er sich ein wenig, dass er immer noch weitergehen kann, trotz der Schwere 
der Verletzungen und der unerträglichen Schmerzen. Er kann dies beim besten Willen nicht 
verstehen, und immer größer wird sein Erstaunen über seine eigenen Fähigkeiten. Ab einem 
gewissen Punkt ignoriert er die Schmerzen und die Verletzungen und geht nur noch 
konzentriert weiter. Dann, plötzlich und unerwartet, ist er da, der Gipfel. Er überwindet den 
Gipfel und schafft damit etwas, an das er zum Schluss selber nicht mehr geglaubt hatte. Doch 
kaum ist der Gipfel überwunden, sind Schmerz und Zweifel verschwunden. Und genau so 



 

111 

 

verhält es sich mit der Suche und Erkenntnis des „Höchsten“. Die Suche ist vorbei, die 
bisherige begrenzte Perspektive wurde nachhaltig durch eine vollständige Perspektive ersetzt.  
 

Nun folgt die Schilderung der Sichtweise desjenigen, der den Gipfel überwunden hat: Der 
Bezwinger des Gipfels wird gewahr, dass es den Scherbenberg selber überhaupt nie gegeben 
hat. Es gab weder die Scherben, noch deren Anhäufung, noch den Scherbenberg selber, und 
weder die Schmerzen noch die Qualen hat es in Wahrheit jemals gegeben. Explosionsartig 
wird demjenigen klar, dass es sich immer nur um illusionäre Hindernisse gehandelt hatte, die 
er sich selber in seinem Geiste geschaffen und diese dann als absolute Realität und Wahrheit 
für sich selber akzeptiert und festgeschrieben hatte. Ein tatsächliches, manifestes Hindernis 
hatte es in Wahrheit zu keinem einzigen Zeitpunkt gegeben.  
 

Nun, worauf will ich hinaus? Folgendes: Stelle Dir einmal die Frage, wie stark Du bist. Ich 
kann Deine persönliche Stärke nicht bemessen, aber bedenke eines: Du bist immer nur so 
stark und hast immer nur so viel Kraft wie Deine schwächste Stelle. Nun stelle Dir einmal 
vor, Du verfügst über unglaublich viel Kraft und Stärke, bist vielleicht sogar „der Stärkste von 
allen“. Jedoch ist all Deine Stärke völlig nutzlos, wenn Du Dich selber als klein und schwach 
fühlst und nichts von Deinen Stärken weißt. Bedenke, Du handelst immer gemäß Deinen 
eigenen Annahmen und Deinen eigenen Gefühlen in Hinblick auf Deine Stärke und Kraft. Du 
bist zwar zum einen das, was Du bist, zweifelsfrei, Du bist jedoch auch nur so stark, wie Du 
Dich selber fühlst. Alle Stärke ist nutzlos, wenn Du fest entschlossen an Deine Schwäche 
glaubst. Und genau dies ist der springende Punkt: Finde Deine falschen Illusionen, wandle 
und ersetze sie konsequent durch die Wahrheit, denn auch Dein persönlicher Scherbenberg ist 
lediglich ein Konstrukt Deines eingeschränkten Bewusstseins.  
 

Doch selbst diese Schilderung entspricht noch nicht ganz der Wahrheit. Wie ich Dir bereits in 
einem der vorherigen Kapitel sagte, bist Du in Wahrheit „unaufhaltsam“! Das kam der 
Wahrheit relativ nahe, doch genau so, wie ich zuvor diese Bezeichnung absichtlich benutzt 
habe, so möchte ich sie ebenso absichtlich an genau dieser Stelle wieder korrigieren, denn im 
Grunde genommen ist die Verwendung des Wortes „unaufhaltsam“ in diesem Zusammenhang 
falsch! In den ersten Kapiteln, als es noch um die Überwindung Deiner Hindernisse und 
Deiner falschen Sichtweisen ging, war meine Wortwahl durchaus zutreffend und unbedingt 
notwendig. Nun jedoch ist dies nicht mehr der Fall: Das Wort „unaufhaltsam“ ist deswegen 
nicht zutreffend, weil es impliziert, dass stets etwas existiert, das es für Dich zwangsläufig zu 
überwinden gilt. Die Wahrheit jedoch ist, dass nichts existiert, was es zu überwinden gilt! Erst 
durch Deine konkrete Benennung eines Hindernisses wird ein solches überhaupt erst 
erschaffen. Du selber bist der Erschaffer all Deiner Hindernisse, die Du anschließend 
versuchst, unter größten Mühen wieder zu überwinden. Damit meine ich: Bevor Du ein 
Hindernis überwinden willst, musst Du es Dir erst selber geschaffen haben. Erkenne daher, 
dass Du stets nur Dinge überwinden musst, die Du Dir selber auferlegt hast. In Wirklichkeit 
ist nichts da, was überwunden werden müsste. Deshalb ist es falsch, „unaufhaltsam“ zu sein 
oder sein zu wollen, denn in Wirklichkeit bist Du stets frei! Derjenige, der wirklich „frei“ ist, 
kann und muss nichts überwinden. „Freiheit“ bedeutet genau das! 
 

Du musst nur anfangen Dich zu erinnern, denn Freiheit ist Deine Natur, nicht Begrenzung 
oder Gefangenschaft. In Wahrheit kann Dich nichts daran hindern, frei zu sein und frei zu 
handeln, außer Dir selber. Darum bedenke stets: Zwar bist Du selber Dein allergrößter 
Freund, da Du Dich so sehr liebst, doch gerade dadurch bedingt bist Du vielleicht auch Dein 
größter Feind, d. h. Dein größtes Hindernis, denn Du vertraust Dir nur allzu sehr.  



 

112 

 

 

Wie ich schon sagte: Nur derjenige kann mit der unteilbaren Einheit und Stille verschmelzen, 
der die gleichen Eigenschaften wie diese selber zu eigen hat, nämlich selbstlose Liebe. Nun 
fragst Du Dich vielleicht, was mit denjenigen geschieht, die stets gegen diese Eigenschaften 
handeln, die boshaft sind, von Hass und Vorurteilen geprägt, die nur sich selber lieben, allen 
anderen jedoch Schaden zufügen möchten. Nun, diese Art von Energie wird von dem 
„universellen Bewusstsein“ in keiner Weise angenommen. Da diese Energie nicht 
aufgenommen, absorbiert oder aufgehoben wird, wird sie in ihrer Gesamtheit auf den Urheber 
dieser Energie zurückgeworfen: Die gesamte Energie, die solch ein Mensch für Hass, Neid 
und Intoleranz aufwendet, wird mit voller Wucht auf ihn zurückgeworfen werden. Verstehe, 
dass es auf begrenzter Ebene sehr wohl einen Urheber gibt, insbesondere wenn Du Dich 
selber als den Urheber siehst und festschreibst. Es mag zwar sein, dass diese Energie in 
umgewandelter Form auf ihn als Urheber zurückprallt; der „Ausgleich“ wird jedoch, in 
welcher Form auch immer geartet, diesen Menschen in vollem Umfang treffen. Erkenne, dass 
es sich auch hier definitiv um keine Art von Verurteilung, Rache oder Strafe handelt. Es ist 
lediglich so, dass Du für das, was Du erschaffst, auch verantwortlich bist. Es ist niemand da, 
dem Du die Schuld zuweisen könntest. Du bist stets die Summe Deiner inhärenten 
Eigenschaften, darum weine später auch nicht, wenn Du mit den Konsequenzen Deiner selbst 
gewählten Handlungen konfrontiert wirst. Man könnte sagen, Deine inhärenten Eigenschaften 
werden gespiegelt, Du bist mit Dir nun selber alleine und musst mit Deinem eigenen Ich als 
Gegenüber, als Spiegelbild, ein Auskommen finden. Darum schaffe niemals 
Ungleichgewichte, denn früher oder später werden diese ihren Ausgleich finden, in welcher 
Form auch immer dieser erfolgen wird.  
 

Anerkennung, Stolz, Erfolg, materieller Gewinn – alle diese vordergründigen und 
oberflächlichen schönen Dinge haben keinerlei dauerhaften Bestand. Was hier gewonnen 
wird, geht auch wieder verloren. Die Fortschritte jedoch, die Du auf dem Wege zum Ziel 
erringst, werden Dir niemals wieder verloren gehen. Darum konzentriere Dich ausschließlich 
auf Deinen Weg, das Vergängliche kannst Du getrost vernachlässigen, denn es betrifft Dich 
nicht, denn Du bist FREI! 
  

  

   


