
 

 

214 

 

Die Rückkehr der Liebe 

In diesem Kapitel möchte ich nochmals wichtige Grundaussagen bezüglich des richtigen 
Umgangs mit Krankheit und Schmerz erläutern. Darüber hinaus will ich in diesem 
Zusammenhang versuchen, die Entstehung und die Rolle Deines sogenannten „Ichs“ 
darzulegen und so präzise wie möglich zu erklären. Alle von mir aufgestellten Behauptungen 
versuche ich im Laufe dieses Kapitels zu begründen, um Dir die Gesamtkonstruktion und die 
Gesamtkomposition Deines eigenen „Seins“ näherzubringen.  

 
Das höchste „Sein“, welches identisch ist mit der „Liebe“, ist stets vollständig. Ich habe mit 
Absicht nicht gesagt, dass dieses „Sein“ jederzeit oder in jedem Moment vollständig ist, denn 
Zeit und Raum sind innerhalb dieses „Seins“ nicht existent, da Zeit und Raum begrenzte 
Inhalte sind. Dieses „Sein“ ist sowohl die Gesamtheit des entfalteten als auch die Gesamtheit 
des nicht entfalteten Potenzials, welches quasi stets eine unbegrenzte Option des 
„Schaffenspozentials“ darstellt. Das höchste „Sein“ ist unbegrenzt, d. h., es unterliegt 
keinerlei Beschränkungen, Begrenzungen oder Einschränkungen. Aus diesem Grund ist sich 
das „Unbegrenzte“, das höchste „Sein“ permanent in einem „einzigen Blick“ (d. h. 
gleichzeitig) aller Inhalte bewusst, wohingegen das „Begrenzte“ lediglich die Fähigkeit 
besitzt, sich einer winzigen Teilmenge seiner eigenen begrenzten Inhalte bewusst zu sein. Es 
gibt nichts, was sich diesem universellen und unbegrenzten Gewahrsam entziehen könnte, 
denn alles ist stets in diesem „universellen Gewahrsein“ eingebettet, ist stets untrennbar Teil 
dessen. 

 

Durch die Illusion von Trennung findet eine Abspaltung vom „universellen Bewusstsein“ 
statt; durch diese Trennung wird das ursprünglich „universelle Bewusstsein“ aufgespalten, 
aufgesplittert und fragmentiert. Wie zuvor gesagt, ist diese Trennung ausschließlich 
illusionärer Natur, in Wahrheit wird nichts wirklich entzweit. Trotzdem ist diese illusionäre 
Trennung aus Sicht der begrenzten Wahrnehmung absolut perfekt, und damit meine ich 
Folgendes: Das „universelle Bewusstsein“ ist sich selbst nach dieser illusionären Trennung 
aller Bewusstseinsanteile bewusst. Es ist der alldurchdringende Zuschauer. Ganz anders 
jedoch die Sichtweise aus der begrenzten Position des fragmentierten Bewusstseins heraus: 
Das begrenzte und fragmentierte Bewusstsein ist aufgrund seiner Begrenzungen nun nicht 
mehr befähigt, das universelle Bewusstsein zu schauen, aus welchem es einst hervorging und 
welches deshalb seine Quelle ist. Der Weg zurück ist quasi bereits durch die eingeschränkten 
Fähigkeiten des „Begrenzten“ verbaut, das „Begrenzte“ ist nicht ohne Weiteres zu einer 
Rückschau befähigt, noch hat es Kenntnis bezüglich seiner eigenen Entstehung.   

 

Aufgrund seiner begrenzten Fähigkeiten fokussiert das „Begrenzte“ deshalb auf weitere 
begrenzte Inhalte, derer es gewahr wird und mit denen es sich selber identifiziert. Diese 
weiteren begrenzten Inhalte tauchen jedoch erst einmal innerhalb eines absolut neutralen 
Wahrnehmungs-/Bewusstseinsbereichs auf. Jedoch bleibt dieser grundsätzlich neutrale 
Wahrnehmungsbereich keineswegs neutral, denn es gibt einen Faktor, der dies nachhaltig 
verhindert. Dieser Faktor ist Dein Verstand. Er koordiniert, kontrolliert und bewertet die 
inhaltlichen Ströme, die unablässig den ursprünglich neutralen Wahrnehmungsbereich 
durchfließen. 
 



 

 

215 

 

Der Verstand ist es, der Dein „Ich“ entstehen lässt, denn er koordiniert die 
Zusammenführung, Zusammenlegung und Bündelung völlig unterschiedlicher 
Bewusstseinsschichten zu einer einzigen komplexen Wahrnehmung. Was ist Dein „Ich“, wo 
ist Dein „Ich“, wie, wo und warum entsteht es? Nun, Dein Verstand bündelt alle Inhalte, die 
innerhalb des neutralen Wahrnehmungsbereiches entstehen/auftauchen; er fügt 
Gedankeninhalte, Werturteile, Sinneseindrücke, Körperbewusstsein zu einer einzigen 
Gesamtkomposition zusammen. Dieses Gesamtgebilde ist nun Dein „Ich“, dass exakt an 
diesen Schnittpunkten entsteht. Es sind die vielen verschiedenen Schichten und Positionen, 
die der Verstand geschickt addiert und arrangiert. Gleich wie das Ergebnis ausfällt, das 
Ergebnis bist immer Du. Ein „Ich“ entsteht jedoch erst in dem Moment, indem der Verstand 
Werturteile und Bewertungen bezüglicher der Inhalte, die in dem neutralen 
Wahrnehmungsbereich entstehen, hinzufügt. Ohne Bewertung und ohne zumindest eine 
Interpretation entsteht niemals ein „Ich“. Ist jedoch erst einmal dieses „Ich“ entstanden, so 
wird dieses aus mehreren Schichten bestehende Gesamtkonstrukt stetig fortgeschrieben: „ich“ 
habe dies, „ich“ habe das und jenes“, „bin so und so“, usw. Im Laufe des Lebens sammelt, 
generiert und archiviert der Mensch riesige Summen an Inhalten, Interpretationen, 
Werturteilen, Meinungen und Verknüpfungen, was zwangsläufig zu einer Verdichtung der 
Person führt. Die Person wächst im übertragenen Sinne, durch diese Verdichtung wird sie 
nach und nach immer unflexibler. Ein Kind danach gefragt, was denn genau sein Ich 
ausmacht, wird ein paar wenige Attribute aufzählen, ein 50 jähriger Mensch kann 
Stundenlang seine spezifischen Attribute auflisten und ist dann immer noch nicht fertig.  

 

Dein „Ich“ ist jedoch ebenso illusionärer Natur, wie eine wahrhafte Trennung vom 
universellen „Sein“/“Bewusstsein“ niemals stattgefunden hat. Aus Deiner Perspektive heraus 
jedoch bist Du selber für Dich die höchste Wahrheit und die höchste Realität, denn es gibt aus 
Deiner Sicht nichts, was dagegen spricht. Alles ist einzig und alleine genau auf diesen Punkt 
ausgerichtet. Da keine Zweifel entstehen, gelingt es Dir nicht, Deine Existenz selber zu 
hinterfragen. Es ist eine grandiose und zugleich perfekte Inszenierung. Diese Inszenierung ist 
jedoch kein Zufall; vielmehr wölbt sich darüber ein absoluter Sinn – die Sinnhaftigkeit ist 
wirklich absolut, eine andere Wortwahl ist hier nicht möglich.  

 

Nun, wie zuvor bereits gesagt, ist jeder Wahrnehmungsbereich erst einmal neutral, genau wie 
auch alle Inhalte, die innerhalb dieses neutralen Wahrnehmungsbereiches erscheinen, 
ebenfalls neutraler Natur sind. Erst die Verbindung der verschiedenen Bereiche und Inhalte 
miteinander generiert Deine „Ich-Wahrnehmung“. Plötzlich wird ein völlig neutraler 
Wahrnehmungsbereich zu Deinem ganz persönlichen Wahrnehmungsbereich, genau wie 
zuvor neutrale Inhalte Dich nunmehr ganz persönlich betreffen. Erst diese Verbindungen der 
einzelnen Eindrücke, die durch Bewertung und Interpretation entstehen, machen die 
Inszenierung perfekt. Sicherlich ist Dir die Entstehung Deines „Ichs“ nicht (mehr) bewusst, 
das ist völlig klar. Es ist Dir nicht möglich, den Anteil zu erfassen, den Du selber zur 
Erschaffung Deines eigenen „Ichs“ beigetragen hast. Verstehe, dass Du im Prinzip selber der 
Erschaffer Deines eigenen „Ichs“ bist, auch wenn Du das nicht nachvollziehen kannst. Aber, 
frage Dich einmal, aus welchen Bestandteilen Dein „Ich“ besteht, spezifiziere Dein „Ich“, 
denn diese Frage zielt genau in die richtige Richtung.   
 

Nun einmal zum Thema Kompetenz: Wer „bestimmt“ eigentlich über Dein Ich, seine Urteile 
und seine Entscheidungen? Grob gesagt, entsteht Dein „Ich“ aus einer Verknüpfung 
verschiedenster Bewusstseinsanteile, Inhalten Grundannahmen und Grundinterpretationen 
bezüglich dessen, was Du selber bist bzw. was Du glaubst zu sein. Der Verstand ist es, der 



 

 

216 

 

grundsätzlich bei den Menschen die alleinige „Alltagskompetenz“ besitzt. Das heißt, er 
handelt und entscheidet für und über alle Dinge und Aufgabenstellungen, die seiner 
bisherigen Erfahrungsbandbreite entsprechen, d. h. innerhalb des gewöhnlichen 
Aufgabenrahmens liegen.  

 

Diesen Sachverhalt versuche ich nun, anhand drei verschiedener Beispiele zu erläutern.  
 

Beispiel eins: Der Verstand wird mit einer Aufgabenstellung oder einem Problem 
konfrontiert, das „leicht bis ein wenig“ außerhalb seiner bisherigen Erfahrungsbandbreite 
liegt. Nun, diese Aufgabenstellung ist für den Verstand nicht dramatisch, da nur eine 
marginale Abweichung zu seinen bisherigen Inhalten/Aufgaben besteht. Somit bestehen 
folgende Optionen: Der Verstand lernt, löst die Aufgabe bzw. das Problem und integriert es 
nach erfolgreicher Lösung in seine bisherige Erfahrungsbandbreite, die sich infolge der 
Integration nunmehr verändert und auch vergrößert. Löst der Verstand die Aufgabe oder das 
Problem nicht – warum auch immer –, so hat dies so gut wie keinerlei Konsequenzen, es ist 
umgangssprachlich gesagt „relativ egal“. 

 
Beispiel zwei: Der Verstand wird mit einer Aufgabenstellung oder einem Problem 
konfrontiert, das bereits sehr weit außerhalb seiner eigenen Erfahrungsbandbreite liegt. Nun, 
diese Aufgabenstellung bewertet der Verstand aufgrund fehlender Vergleichsmöglichkeiten 
innerhalb seiner eigenen Erfahrungsbandbreite bereits als „sehr schwierig“. Er sucht nach 
einer potenziellen Lösung, versucht trotz fehlender Abgleiche und fehlender identischer 
Inhalte die bisherigen Inhalte der Erfahrungsbandbreite trotzdem auf diese neue 
Aufgabenstellung hin zu interpretieren. Dieser Lösungsversuch ist viel dramatischer und 
schwieriger als im ersten Beispiel. Löst der Verstand trotzdem die Aufgabe bzw. das Problem, 
so integriert er die Aufgabe mit der dazu gehörenden Erfahrung und Lösung wie zuvor oben 
geschildert in seine bisherige Erfahrungsbandbreite. Löst der Verstand die Aufgabe oder das 
Problem jedoch nicht, so wird der betroffene Mensch unter diesem Umstand/Konflikt so lange 
leiden, bis der Konflikt bzw. das Problem/die Aufgabe gelöst wird.  

 
Beispiel drei: Der Verstand wird mit einer Aufgabenstellung oder einem Problem 
konfrontiert, das extrem weit entfernt, d. h. völlig außerhalb seiner bisherigen 
Erfahrungsbandbreite liegt. Nun, auch ohne entsprechende Abgleiche innerhalb seiner 
eigenen Erfahrungsbandbreite durchgeführt zu haben, weiß der Verstand bereits, dass es 
solche identischen Inhalte nicht gibt. Er wird blitzartig von einer großen Schockwelle 
getroffen; zwar hofft er noch, das Problem bzw. die Aufgabe durch Lerneffekte oder andere 
Lösungen zu bewältigen, jedoch steht er gewaltig unter Druck. Die Geschwindigkeit, mit der 
er daher zu Werke geht, ist extrem hoch; trotzdem steigt dadurch keineswegs seine Effizienz 
und somit auch nicht die Wahrscheinlichkeit einer Lösung. Vielmehr ist diese extreme 
Geschwindigkeit ein sicheres Anzeichen für Angst und Panik. Ist der Verstand nicht befähigt, 
dieses extreme Problem bzw. diese schwierige Aufgabe zu lösen, so wird der betroffene 
Mensch extrem unter diesem Umstand leiden, bis der Konflikt, die Aufgabe oder das Problem 
gelöst ist. Natürlich gibt es auch hier die Möglichkeit, dass der Verstand die Aufgabe dennoch 
löst, jedoch ist hier zumeist der Wunsch der Vater des Gedankens, denn der Verstand ist in 
der Regel nicht befähigt, solche Aufgaben zu lösen. Er ist diesen extrem schwierigen und 
komplexen Aufgaben, gerade auf emotionaler Ebene, in keiner Weise gewachsen. Bei den 
Beispielen  eins und zwei ist der Verstand durchaus noch in der Lage eine Lösung 
herbeizuführen, bei Beispiel drei ist er dies in der Regel nicht. Sicherlich, auch, oder gerade in 
Extremsituationen sind Mensch und Verstand zu Höchstleistungen befähigt, jedoch nur, wenn 



 

 

217 

 

er sich selber in einer handelnden Position befindet. Beispiel drei möchte ich so verstanden 
wissen, dass es rational einfach keine Lösung gibt und geben kann. Ein Mensch als 
Ertrinkender kann vielleicht drei Mal so weit Schwimmen, wie ein gesunder Mensch im 
Schwimmbad, der nicht unter dem Druck des Überlebenskampfes steht. Aber, was ist mit dem 
Familienvater, der aufgrund eigener Unachtsamkeit auf der Landstraße einen schweren 
Autounfall verursacht, bei dem nicht nur seine beiden Kinder und seine Frau, sondern auch 
noch die Unfallgegnerin ums Leben kommen? Wo ist nun die Lösung? Der Verstand ist nur 
ein Taschenrechner, er ist nicht imstande auf emotionaler Ebene Lösungen zu generieren! 
Genau das meine ich mit Beispiel drei.  

 

Aber exakt dieses dritte Beispiel bietet gleichzeitig eine völlig neue Möglichkeit der 
Aufgabenlösung/Problemlösung, denn was passiert? Nun, erst jetzt erkennt der Verstand seine 
eigene Hilflosigkeit, seine Ohnmacht, seine geringe Größe und seine eigene Unfähigkeit 
hinsichtlich der Aufgabenstellung. Der Verstand bricht nun plötzlich und unerwartet unter der 
riesigen Last der Aufgabenstellung zusammen. Er kapituliert bedingungslos. Nun, wer aber 
übernimmt nun die Verantwortung, wer übernimmt nun als Nachfolger des Verstandes all die 
Kompetenzen?  
 

Nun, es ist durchaus möglich, dass ein solcher Mensch vorübergehend „führerlos“ ist; dieser 
Umstand ist jedoch nur von kurzer Dauer, denn die „Innere Person“ ist es, die nunmehr 
alleine über die Gesamtkompetenz verfügt. Die „Innere Person“ mit ihren Eigenschaften, dem 
„Fühlen“, der „Intuition“ und der „Liebe“, ist ein unermesslich größeres Werkzeug und 
verfügt über ebenso unermesslich größere Fähigkeiten hinsichtlich einer potenziellen 
Problemlösung als der vergleichsweise winzige Verstand. Sie kann mit Leichtigkeit Aufgaben 
lösen, die für den Verstand absolut unlösbar sind. Diese Überstellung der gesamten 
Kompetenz ist sehr wahrscheinlich der wichtigste Schritt in Deinem gesamten Leben, denn er 
stellt die Eingangspforte zur wahren Erkenntnis dar. Es ist der Beginn eines möglichen 
Rückblickes, einer nachhaltigen Wandlung der Perspektive. Niemals nach der illusionären 
Trennung vom „universellen Bewusstsein“ befandest Du Dich näher an der Wahrheit als jetzt, 
gleichzeitig warst Du Dir selber niemals näher als exakt in diesem Moment. 
 

Sicherlich behält der Verstand ein gewisses Maß an Alltagskompetenz, jedoch ist dieses 
verschwindend gering. Zudem werden die Entscheidungen und Bewertungen des Verstandes 
bezüglich der Inhalte von nun an von der „Inneren Person“ geprüft, hinterfragt und ggf. 
korrigiert bzw. überstimmt oder aufgehoben. Es ist ein komplexer Lernprozess, der jedoch 
nicht mehr rückgängig gemacht werden kann. In der Regel gibt es für den Verstand keine 
zweite Chance mehr, zu regieren, denn das Erkennen der „Inneren Person“ lässt keinen 
Zweifel mehr übrig, wer der kraftvollere und weisere Regent von beiden ist. Die „Innere 
Person“ handelt stets weise, selbst wenn eine solche Handlung zum Nachteil Deiner eigenen 
Person sein sollte. Denn die „Innere Person“ handelt ausschließlich gemäß dem höheren Ziel, 
sie weicht von diesem niemals ab. Der Verstand mit dem Ego hingegen würde leichtfertig das 
höhere Ziel für ein wenig Spaß und Konsum opfern. Er verhält sich stets wie ein freches, 
unerzogenes kleines Kind, das in der Süßwarenabteilung eines Kaufhauses nicht das 
bekommt, was es gerne hätte. Sicherlich, der Verstand von Natur aus ist neutral, keine Frage, 
aber, unsere Anhaftungen, unsere Wünsche, unsere Ziele machen aus diesem einst neutralen 
Verstand einen Sklaven. Verhindert der Verstand Affekthandlungen, körperliche Übergriffe, 
oder ein Sich-gehen-Lassen, so halten wir dies für eine gute und vernünftige Entscheidung 
des Verstandes. Dahinter jedoch, unsichtbar und nicht wahrnehmbar, lenkt und führt alleine 
die „Innere Person“ den Verstand während einer solchen Handlung, ganz im Gegensatz zu 



 

 

218 

 

den Handlungen bei denen das Ego den Verstand lenkt. Die Weisheit der „Inneren Person“ 
kann in und durch alles wirken. Weisheit, auch durch den Verstand ausgedrückt ist immer das 
Kind der „Inneren Person“, der Verstand ist immer nur der Ausführende. Mehr dazu im 
Kapitel „Die Geburt der Weisheit“.  

 

Nun zum Körpergefühl, das geradezu das ideale Werkzeug dafür ist, um Deine eigene 
Unbegrenztheit zu verschleiern. Denn schaue Dir Deinen Körper doch einmal an: Der Körper 
ist die Begrenztheit schlechthin, Du schwitzt, musst mehrmals am Tag Nahrung zu Dir 
nehmen, Du gehst mehrmals am Tag auf das WC, überall sind Deinem Körper und Deiner 
Körperlichkeit Grenzen gesetzt, vom Prozess der Alterung ganz zu schweigen. Wie könnte 
solch ein begrenztes Ding in irgendeiner Art und Weise unbegrenzter Natur sein? Nun, 
sicherlich ist Dein Körper nicht unbegrenzt, das Problem jedoch ist, das Du Deinen Geist, 
Deine Seele mit Deiner Körperlichkeit geistig vermischst und verbindest. Deshalb setzt Du 
quasi beides auf die gleiche Stufe. Dies ist jedoch ein fataler Irrtum, den es zu erkennen und 
zu vermeiden gilt. Du musst keinesfalls Deinen Körper verlassen, es ist nichts falsch an 
Deinem Körper. Doch setzte niemals Deinen Körper mit Deiner „Seele“, Deinem „Geist“ 
oder Deiner „Inneren Person“ gleich.  
 

Die meisten Menschen nehmen zwar auch ihren geistigen Teil wahr, interpretieren ihn jedoch 
zumeist als Folge der Körperlichkeit, d. h. als aus dem Vorhandensein des Körper resultierend 
– dies insbesondere vor dem Hintergrund, dass sie sich selber während ihrer eigenen 
gesamten Existenz „in ihrem Körper befindlich“ fühlen. Dies ist der Grund, warum sie Körper 
und Geist auf die gleiche Stufe stellen. Mehr noch, die meisten Menschen stellen sogar 
irrtümlich ihren Körper auf eine höhere Stufe. Darum unterstellen sie auch die gleiche 
Lebensdauer für beide Anteile, die ihrer Auffassung nach mit dem Tode des Köpers enden. 
Sicherlich hoffen die meisten Menschen auf einen Fortbestand ihrer Seele, das ist völlig klar. 
Trotzdem erscheint aus ihrer Sicht erst einmal mit dem Eintritt des körperlichen Todes beides 
vernichtet und zerstört. 
 

Die Rückkehr zur unteilbaren Einheit und Stille bedeutet, „sich selber zu erkennen“, sich zu 
erinnern, zu vertrauen, bedeutet ‚sich hinzugeben, sich bedingungslos auszuliefern und völlig 
loszulassen. Die „Innere Person“ mit ihren Fähigkeiten des Fühlens, der Intuition und der 
Liebe selber besitzt einzig und alleine das Potenzial, Dich zurückzuführen. Ohne, dass Du Dir 
dessen überhaupt bewusst bist, befindest Du Dich stets auf einem Weg, gleich, ob Du auf 
diesem voranschreitest oder ob Du an der gleichen Stelle verweilst.  

 
Die wichtigste Voraussetzung, um zurückzufinden, besteht darin, die „Innere Person“ von der 
Unterdrückung durch die „Äußere Person“ zu befreien. Ich selber weiß sehr genau, wovon ich 
rede, denn ich war einmal ein absoluter Verstandesmensch, ein perfekter Logiker, ein Mensch 
der kausalen Zusammenhänge, der stets alle Dinge und Ereignisse nach ihrer jeweiligen 
Beweisbarkeit beurteilte. Verstandesmenschen sind unglaublich weit von der Wahrheit 
entfernt, die Distanz ist quasi nicht überbrückbar. Verstandesmenschen, wie ich einer 
gewesen bin, sind von ihrer Logik und dem Verstand so sehr eingenommen, dass ihr Wesen 
quasi einbetoniert ist. Alles, was nicht wissenschaftlich bewiesen werden kann, hat für sie 
keinerlei Bestand, geschweige denn einen Wahrheitsgehalt. Es gibt jedoch keinen größeren 
Irrtum.  

 



 

 

219 

 

Solche Verstandesmenschen, wie ich einer war, können nicht ohne Weiteres ihre „Innere 
Person“ befreien. Denn zum einen glauben sie nicht an so eine „Märchengestalt“, zum 
anderen weigern sie sich konsequent, den Verstand zu hinterfragen, geschweige denn, sich 
selber zu ändern.  

 

Erst am Rande des Todes, erst durch einen schweren Schock, erst angesichts totaler 
Ohnmacht und völliger Vernichtung gerät ihr bisher starres Gebilde ins Wanken. Je größer 
und um so plötzlicher das Trauma, der Schock und die Gewalt des Ereignisses, umso größer 
ist die Wahrscheinlichkeit eines „Kompetenzwechsels“ (siehe oben).  
 

Ein solches Ereignis muss nicht immer externer Natur sein, denn Deine „Innere Person“ hat 
sehr viele Möglichkeiten, nach Dir zu rufen. Glaube nicht, dass sie sich stets still, heimlich 
und leise Deinem Verstand beugt, nur weil Du selber Deinem Verstand den Vorzug gibst. Die 
Rufe der „Inneren Person“ können ein ebenso großes Trauma für Dich darstellen wie ein 
externes tragisches Ereignis, denn eine Rebellion der „Inneren Person“ kann die 
unterschiedlichsten Formen annehmen. Das fängt bei wirren Gedanken an und führt über 
Zwangshandlungen und Zwangsvorstellungen bis hin zu widersinnigen Gedanken und 
Handlungen, Ängsten, Panik etc. Das hört sich erst einmal sehr furchtbar an, und aus einer 
solchen Situation heraus ist es das auch. Schwere Panikattacken, Gedankenkaskaden/-Explo-
sionen sind nicht gerade dazu angetan, einen Menschen zur Ruhe kommen zu lassen. Doch 
die Nachricht dahinter ist keineswegs schrecklich oder gar boshaft, sondern es handelt sich 
dabei schlicht um den Ruf, den Schrei Deiner „Inneren Person“. Sie ruft nach Dir und 
versucht, Dich mit allen Mitteln dazu zu bewegen, sie anzuhören, ihr zu lauschen und sie 
anzunehmen. Die Nachricht selber ist völlig harmlos. Niemand will Dir Schlechtes, niemand 
will Dich vorsätzlich quälen oder gar leiden sehen. Ganz im Gegenteil: Deine „Innere Person“ 
tut all dies einzig und alleine, weil sie Dich liebt. Es ist die einzige Möglichkeit, die die 
„Innere Person“ hat, Dich zu rufen, weil sie möchte, dass Du sie wahrnimmst und annimmst, 
weil sie Dich liebt. Die „Innere Person“ kennt zu jedem Zeitpunkt Deine Fehler und Deine 
Irrtümer, sie sieht und sie weiß, dass Du mit riesigen Schritten und offenen Auges in Dein 
eigenes Unglück rennst. Sie ist es, die Dich letztlich vor Dir selbst und vor Deinem Verstand 
retten will. Die „Innere Person“ führt niemals etwas Böses im Schilde, denn sie ist die 
„Liebe“ selbst. Das ist auch der Grund, warum Du ihr absolut vertrauen kannst. 
 

Wenn der Verstand dynamisch kollabiert und angesichts der Ereignisse völlig zerschmettert 
wird, dann erst tritt die bisher im Verborgenen existierende „Innere Person“ in den 
Vordergrund. Wie bereits gesagt, kann der Mensch einen gewissen Zeitraum quasi „führerlos“ 
den Ereignissen hilflos ausgeliefert sein. Dieser Zustand ist extrem qualvoll und leidvoll. 
Rückblickend ergibt jedoch auch dieser Umstand einen absoluten Sinn, denn je länger diese 
Leidensphase, umso deutlicher wird die Handlungsunfähigkeit des Verstandes ans Tageslicht 
gebracht. Die „Innere Person“ führt quasi die „Äußere Person“ vor, sagt, nun schau, ob Dir 
Dein Verstand hier heraus helfen kann. Durch diese Verdeutlichung wird die 
Wahrscheinlichkeit einer erneuten dominierenden Phase der „Äußeren Person“ gegenüber der 
„Inneren Person“ drastisch gesenkt.  

 
Nun jedoch befindet sich die „Innere Person“ im Vordergrund, auch wenn Dir dieser Umstand 
erst einmal überhaupt gar nicht bewusst ist. Denn Du trauerst immer noch Deinen alten 
Denkweisen nach. Es dauert seine Zeit, bis Du Dich langsam wandelst, denn Du musst 
vollkommen neu lernen, Dich der „Inneren Person“ anzuvertrauen, Dich ihr hinzugeben, auf 
sie zu hören und in Dich selbst hineinzufühlen – all dies ist völlig neu für Dich. Du befindest 



 

 

220 

 

Dich zuerst völlig orientierungslos auf unbekanntem Gebiet. Doch in Wahrheit ist dieses 
vermeintlich unbekannte Gebiet kein „Neuland“. Dennoch musst Du erst lernen, Dich dessen 
zu erinnern. Ein solcher Lernprozess kann durchaus sehr dynamisch verlaufen. Es liegt an Dir 
selbst, wie schnell Du vorankommst, ob es einfach für Dich ist oder nicht. Es liegt immer nur 
an Dir selbst. Und bedenke: Es gibt in Wahrheit keine wirklichen Hindernisse, die Dir in 
Deinem Weg liegen. Alle Hindernisse entstehen ausschließlich innerhalb Deines eigenen 
Geistes und haben einzig und alleine darin ihren Bestand.  

 

Noch eine Anmerkung zum Lernen und dem Lernprozess selber: Das Lernen und die 
Aufgaben, die Dir stets in Deiner Existenz gestellt werden, sind stets auf Deine Fähigkeiten 
und Dein Lernpotenzial hin abgestimmt und zurechtgeschnitten. Das heißt, Du bist auch 
grundsätzlich in der Lage, diese Aufgaben und Lerninhalte zu bewältigen. Das wiederum 
heißt jedoch keineswegs, dass Dein Lernen immer einfach und leicht wäre, dies ist gerade 
nicht der Fall. Es bedeutet jedoch grundsätzlich, dass Du nicht grenzenlos überfordert wirst. 
Denn wozu sollte dies dienlich sein? Genauso wenig, wie dem Kind im Kindergarten keine 
höhere Mathematik beigebracht wird, genauso wenig wirst Du mit Aufgaben konfrontiert, die 
für Dich schier unlösbar wären. 
 

Zuletzt noch eine Anmerkung zu „Bildern“ und „Inhalten“. Der Mensch fühlt und denkt 
immer in Bildern, gleich ob in der äußeren Welt, ob im Denken, oder in seiner Phantasie. 
Erzähle ich Dir beispielsweise Einzelheiten einer Schlossbesichtigung, die ich kürzlich im 
Urlaub gemacht habe, so entsteht sofort und unaufgefordert in Deinem Denken, Deinem 
Fühlen, in Deinem Vorstellungsvermögen ein Bild zu meiner Schilderung. Der Mensch ist ein 
Wesen der Bilder, er hängt an Bildern, liebt Bilder, betrachtet Bilder, das ist völlig normal 
und geschieht absolut automatisch, auch wenn dies willentlich beeinflusst werden kann. Nun, 
alle Bilder haben jedoch nur einen Zweck, sie dienen Deinem Lernen. Weil diese Bilder 
einzig Deinem Lernen dienen, entsprechen die „Bilder“, derer Du gewahr wirst, immer 
Deinem jeweiligen Lernpotenzial und Deiner jeweiligen Erwartungshaltung, d. h., Dir wird 
stets nur das gezeigt, was mit Deinen eigenen Fähigkeiten korrespondiert. Damit versuche ich 
auszudrücken, dass „Bilder“ und „Inhalte“ lediglich begrenzter Natur sind. Früher oder später 
wirst Du an einen Punkt gelangen, der jenseits aller „Bilder“ und „Inhalte“ selber liegt. Davor 
musst Du Dich keineswegs fürchten, denn dies ist der „unbegrenzte Blick“, ist der „Ausgleich 
selber“, mehr ist nicht zu sagen. Damit versuche ich auszudrücken, dass das Fühlen ohne die 
Hinzufügung von Bildern, der Wahrheit sehr viel näher ist, als jedes noch so bunte und 
schöne Bild. Die Wahrheit kennt kein Bild, da jedes Bild immer einer Auswahl, einem 
Trennungsmerkmal entsprechen würde.  
 

Willst Du also ernsthaft zurückkehren zur unteilbaren Einheit und Stille, so musst Du einzig 
und alleine Deiner „Inneren Person“ vertrauen, mit den Eigenschaften des Fühlens, der 
Intuition und der Liebe. Von dem Maße Deines Vertrauens hängt es ab, wie weit und wie 
schnell Du auf dem Wege zurück zur Einheit voranschreiten kannst. Du musst Dich dieser 
„Inneren Person“ völlig öffnen – genau dies ist die Aufgabe, die es zu bewerkstelligen gilt. 
  

  

  


