
 

 

283 

Siddhashila 

Was ist der Tod, was erwartet uns, wenn unser Leben sich dem Ende zuneigt? Gibt es ein 
Danach, gibt es einen Übergang, oder ist von alledem nichts zu finden, weil automatisch der 
Existenz die Nichtexistenz folgt? Nun, jeder Mensch hat seine eigenen ganz persönlichen 
Vorstellungen diesbezüglich, obwohl auch das Vorhandensein dieser Vorstellungen an sich 
ebenfalls kein Muss ist. Aus diesem Grunde sind die folgenden Ansichten und Perspektiven 
ganz klar meine eigenen. Jeder einzelne Mensch besitzt die Freiheit, meine Ansichten und 
Perspektiven zurückzuweisen oder sich seinen ganz eigenen Vorstellungen diesbezüglich 
hinzugeben. Es ist nicht meine Intention, meine eigenen Vorstellungen konsequent zu 
verbreiten, sondern sie sollen lediglich als Denkanstöße dienen bzw. den Leser dazu 
ermutigen, sich diesem Thema grundsätzlich einmal anzunähern.  

 
Wieder einmal kommt es an diesem Punkt zu einem „Showdown“ zwischen dem groben 
Verstand – der Denkmaschine der „Äußeren Person“ – und der feineren „Inneren Person“ des 
Fühlens und der Intuition. Beide müssen nicht zwangsläufig abweichende Positionen in 
Bezug auf den Tod beziehen. Trotzdem wird dies in der Regel doch der Fall sein. Der Grund 
dafür ist Folgender: Wir haben nur gelernt, dass der Tod der Bösewicht schlechthin ist. Alle 
Meinung, die an mich jemals zu diesem Thema herangetragen wurde und wird, ist negativ, 
destruktiv und vollkommen hoffnungslos zugleich. Dieser Meinung erteile ich jedoch eine 
ganz klare Absage, denn in Wahrheit entspricht eine solche Meinung einem fatalen Irrtum. 
Daher lautet meine Empfehlung ganz klar: Vertraue Deiner „Inneren Person“, vertraue 
Deinem Gefühl und vertraue vor allen Dingen Deiner Intuition in Bezug auf diese Thematik.  

 

Nun, die Wissenschaft untersucht bereits seit Langem sowohl sogenannte AKE 
(außerkörperliche Erfahrungen) als auch sogenannte Nahtoderfahrungen. Diese Thematik ist 
jedoch ausgesprochen komplex, so dass ich lediglich sehr oberflächlich darauf eingehe, um 
auf das Wichtigste zu fokussieren.  
 

Die Wissenschaft untersucht insbesondere die Nahtoderfahrungen, prüft deren sogenannten 
Wahrheitsgehalt, fertigt Statistiken an, sucht Übereinstimmungen in der Schilderung und 
versucht vor allen Dingen, in den Nahtoderfahrungen ein grundlegendes gängiges Muster zu 
erkennen. Die Wissenschaftler suchen quasi nach dem „Generalschlüssel“, welcher mit einer 
einzigen Antwort gleichzeitig alle Fragen beantworten würde. Diesen hat sie jedoch noch 
nicht gefunden. Aus meiner Sicht ist dies auch nicht verwunderlich, da die Wissenschaft 
selber begrenzt ist. Diese begrenzte Wissenschaft stellt spezifische und somit begrenzte 
Fragen zu einem spezifischen und somit wiederum begrenzten Sachverhalt. 
 

Um es kurz zu machen: Eine Frage kann nicht mit „richtig“ oder „falsch“ beantwortet werden, 
wenn die Position, aus der heraus die Frage gestellt wurde, bereits einen grundlegenden 
Irrtum beinhaltet. Eine solche Frage kann und muss auch überhaupt nicht beantwortet werden, 
vielmehr gehört die Frage selber aufgelöst. 

 
Zurück zu meiner persönlichen Perspektive. Wie ich bereits mehrfach sagte, ist Nichtexistenz 
nicht möglich. Daher beendet der Tod keineswegs die Existenz der Seele. Es gibt endlose 
Berichte von Nahtoderfahrungen von Menschen, die wiederbelebt wurden; andere, wie ich 
selber, hatten diese sowohl bei der Meditation als auch bei einer extrem langen Operation mit 



 

 

284 

Lokalanästhesie, die sowohl zeitlich als auch vom Ablauf her aufgrund von Komplikationen 
aus dem Ruder gelaufen ist.  

 

Grundsätzlich bin ich der Auffassung, dass es bei solchen Erfahrungen keine festgelegten 
Muster gibt, auch wenn sich sehr wohl inhaltliche Übereinstimmungen und Gleichungen 
finden. Ich bin hingegen fest davon überzeugt, dass der einzelne Mensch sowohl seine eigene 
Nahtoderfahrung als auch seine künftige Todeserfahrung selber und eigenverantwortlich 
festlegt. Der Mensch ist jedoch keineswegs der direkte Choreograph dieser Erfahrung, 
sondern diese Nahtod- bzw. Todeserfahrung entspricht exakt und direkt einer flexiblen 
Antwort in Bezug auf die Beschaffenheit/Eigenschaften der einzelnen Seele, die dem 
„universellen Bewusstsein“ entspringt. Als Konsequenz ist sowohl jede Nahtod- als auch jede 
Todeserfahrung eine maßgeschneiderte Sonderanfertigung für die individuelle Seele.   
 

Nun, warum tragen nicht alle Menschen die gleichen Schuhe, warum essen nicht alle 
Menschen das Gleiche, warum nehmen nicht alle Menschen die gleichen Medikamente, 
warum gibt es nicht eine einheitliche Schulbildung? Ganz klar, jeder Mensch hat andere 
Bedürfnisse, ist anders beschaffen, ist somit individuell. Exakt dies ist der Grund, warum das 
„universelle Bewusstsein“ sowohl individuelle Nahtoderfahrungen als auch maßgeschneiderte 
Todeserfahrungen kreiert, mit dem Ziel der Hilfestellung, d. h., um der Seele einen 
liebevollen Übergang zu ermöglichen und sie quasi nicht zu überfordern.  

 
Wie ich immer sage, ist das „liebende Sein“ und die „seiende Liebe“ das höchste Ziel und der 
höchste Sinn des Seins an sich. Exakt an der Stelle des eigenen Todes wird dieser Aussage 
Rechnung getragen. Es wird der Seele die Rückkehr so angenehm wie möglich gestaltet, sei 
es in Form von bereits verstorbenen Verwandten, die die Seele quasi liebevoll in Empfang 
nehmen, oder in jeder anderen Form, die einen solchen Übergang erleichtert. Engel, 
Lichterscheinungen, farbenfrohe Landschaften etc. – diesen Darstellungen/Erfahrungen und 
Schilderungen sind keinerlei Grenzen gesetzt. Das „universelle Bewusstsein“ ist hier, wie der 
Name bereits sagt, grenzenlos, es ist in der Lage, jeden Bewusstseinsinhalt zu kreieren, ohne 
eine einzige Ausnahme.  

 
Auch bin ich von dem karmischen Prinzip als solches überzeugt: Das Ende ist demnach 
immer auch der Anfang, der Anfang wiederum führt automatisch langsam wieder zum 
sogenannten Ende, das im eigentlichen Sinne ja gar keines ist. Der Tod ist lediglich ein 
Wandel in der Form, es handelt sich somit um den Übergang vom kombinierten Körper-
Seele-Bewusstsein in ein ausschließlich körperloses Bewusstsein. Dieses körperlose 
Bewusstsein entspricht der wahren Natur des Seins, während die Kombination von Körper-
Seele-Bewusstheit lediglich eine in ihren natürlichen Fähigkeiten reduzierte Konstruktion 
darstellt, die einzig der aktiven Erfahrung und Teilnahme an begrenzten und daher 
spezifischen Inhalten und Erlebnissen dient.   

 

Zeit seines Lebens ist der Mensch jedoch vor allen Dingen eine Person des Willens und des 
Wollens, verfügt somit über Tausende von Handlungs- und Bestrebungstendenzen, die ein 
gewaltiges seelisches Ungleichgewicht darstellen. Durch diese unausgeglichenen Handlungs- 
und Bestrebungstendenzen wird automatisch eine neuerliche Existenz als individuelles Wesen 
ausgelöst, damit versuche ich folgendes auszudrücken, Begrenzung führt automatisch zu 
weiteren Existenzen innerhalb der Begrenzung. Es ist genau so, als würde man eine 
Fortsetzungsgeschichte nach der anderen schreiben. Am Anfang steht immer der Wunsch. 



 

 

285 

Das wahre Wesen, die wahre Natur alles Seienden kennt jedoch keinen Wunsch, noch bedarf 
sie eines einzigen Wunsches.  

 

Ich möchte an dieser Stelle kurz auf diese Handlungs- und Bestrebungstendenzen eingehen, 
denn wir Menschen werden permanent durch exakt diese kraftvollen Tendenzen hin und her 
bewegt, teilweise notwendig, zumeist jedoch völlig überflüssig. Eine solche Tendenz 
generiert immer eine Aktion, also eine Handlung oder eine Bewegung, der ein spezifisches, 
definiertes Ziel zugrunde liegt.  
 

Zwei Beispiele aus dem Alltag: Mein Kühlschrank ist leer, deshalb fahre ich zum Supermarkt. 
um dort einzukaufen. Ich möchte Dich besuchen, also rufe ich Dich an, damit wir uns 
verabreden (notwendig dafür ist immer eine spezifische Zeit, ein spezifischer Ort mit 
spezifischen Teilnehmern – in diesem Fall Du und ich). Also setze ich mich in mein Auto und 
fahre zu Dir. Es geht immer um Bewegung/Aktion, Zeit, Ort, Teilnehmer, Dinge etc.  

 
Nun ein Unterscheidungsmerkmal hinsichtlich des Handelns innerhalb von Begrenzung zum 
nicht Handeln im „unbegrenzten Bewusstsein“. Solange der Mensch als Mensch innerhalb 
seines Lebens auf der Welt ist, muss er stets handeln. Selbst die Wahl des Nicht-Handelns 
entspricht bei präziser Betrachtung dem Handeln, daran führt erst einmal kein Weg vorbei. 
Jede Handlung des Menschen entspricht somit der aktiven Umsetzung seines freien Willens in 
ein spezifisches Ergebnis, ganz gleich, was er auch macht oder wie sich dieses Ergebnis 
gestaltet. Diese Systematik gilt jedoch nicht innerhalb des „unbegrenzten Bewusstseins“, wo 
Handlung nicht einmal möglich ist.  

 

Nun, bezüglich seiner groben physischen Form ist der Mensch laut, raffgierig, hat Tausende 
von Wünschen, will Macht, Besitz, Anerkennung, Gewinn und Erfolg; er will darüber hinaus 
kaufen, kaufen und nochmals kaufen – und er will natürlich auch leben. Für jeden Wunsch, 
den sich ein Mensch erfüllt, entstehen sofort zehn neue Wünsche. Die Stimmen des 
Wünschens, die im Ego und den Sinnen in niemals endender Folge entstehen, können nur mit 
der Stimme der Tugend und der Weisheit zum Schweigen gebracht werden.  

 

Diese Stimmen des Wünschens sollten konsequent durch das Ziel „Erhöhung allen Seins“ und 
das Ziel, „alle Wesenheiten ausnahmslos zu lieben“, ersetzt werden. Natürlich ist nichts 
Verwerfliches daran, mir eine neue Brille zu kaufen, eine schöne noch dazu, die billigste war 
es auch nicht – es geht vielmehr um das Maß an Energie, dass diesem Wunsch zugrunde lag. 
Gleichmut ist hier der Schlüssel. Im Idealfall ist der Geist immer still und ruhig zugleich, ganz 
egal, was man macht oder kauft. Nun die Frage nach dem Warum: Wozu soll das gut sein?  
 

Die Antwort ist Siddhashila, einem Begriff aus dem Buddhismus. Ein einziges Mal innerhalb 
meines Manuskripts werde ich die Erklärung eines Begriffs unverändert aus Wikipedia 
übernehmen, diesen Begriff jedoch anschließend noch kommentieren. Hier der Text: 

 

Die befreiten Seelen, die sich allen Karmas entledigt haben, werden „Siddhas“ genannt. Sie 

haben ihre natürlichen Eigenschaften restlos zurückgewonnen und verweilen in ewiger, 

vollkommener Harmonie in „Siddhashila“, dem höchsten Bereich des Kosmos, der jenseits des 

Samsara liegt und von der Wirkkraft des Karma unberührt ist. Die Seelen bestehen in dieser 

formlosen Existenz aus reiner Bewusstheit, und sind frei von jeglicher Gedankenaktivität, 

Empfindung, Körperlichkeit oder Willensimpulsen.  



 

 

286 

 

Siddhashila bedeutet, dass zentriertes und fokussiertes Bewusstsein in Form eines vormals 
begrenzten, weil spezifischen menschlichen Bewusstseins vollständig und nachhaltig 
zurückfällt in das „universelle Bewusstsein“. Sobald alle persönlichen Ansichten, Werturteile, 
Vorurteile, Meinungen, jedoch insbesondere die kraftvollen Handlungs- und 
Bestrebungstendenzen vollständig aufgelöst wurden, erreicht man automatisch Siddhashila – 
auch mitten im Leben. Von mir aus kannst Du auch irgendeinen anderen Namen dafür 
wählen, welchen auch immer, aber glaube mir: Diese Perspektive ist die größtmögliche, sie ist 
nicht weiter reduzierbar, kann also nicht überlagert oder verdichtet werden.  

 
Ich nehme als Beispiel die oben genannte Verabredung. In Siddhashila existiert keine Zeit, 
also gibt es auch keinen Zeitpunkt, an dem man sich treffen könnte; alles ist in Siddhashila –
„seiend“; auch gibt es keinen Ort, an dem man sich treffen könnte, denn Siddhashila ist kein 
Ort und jeder Ort zugleich. Und was ist mit den Personen – wer sollte wen treffen, wo doch 
alles eins ist? Wozu Bewegung, wenn alles überall und nirgendwo zugleich ist? Es gibt somit 
weder einen Weg noch eine Wegstrecke noch Bewegung noch ein Bewegungsmittel, denn da, 
wo alle diese Dinge überflüssig sind, ist nicht einmal ein Gedanke nötig oder möglich, wozu 
sollte er auch dienlich sein? SIDDHASHILA IST SEIN. 

 

Siddhashila schließt Ort, Zeit, Aktion und Bewegung aus. Siddhashila ist vollkommenes Sein, 
es entspricht einer Explosion der Erkenntnis. Siddhashila kann jedoch nicht willentlich, 
sondern nur indirekt erreicht werden, weil bereits das aktive Streben oder Wünschen danach 
den Geist so aufwühlen und bewegen würde, dass Siddhashila bereits aus diesem Grund des 
Wünschens unerreichbar wäre. Daher kann nur derjenige Siddhashila erreichen, der absolut 
wunschlos ist. Der Mensch muss somit exakt dieselben Eigenschaften besitzen wie 
Siddhashila, nur dann kann eine solche Vereinigung stattfinden. Dies kann nur erreicht 
werden, indem vor allen Dingen die Sinnlosigkeit des Wünschens erkannt wird und alle 
Bestrebungs- und Handlungstendenzen aufgelöst werden. 

 

Und noch ein Hindernis: Wurde Siddhashila einmal erreicht, so ist die Anhaftung an 
Siddhashila erst einmal extrem groß, größer als alles, was sich der normale gesunde Mensch 
in seiner Vorstellung ausmalen könnte. Dieser Wunsch ist der Wunsch aller Wünsche, jedoch 
auch diesem Wunsch muss entsagt werden, um in Siddhashila verrharren zu können.  
 

Dieser Anhaftung an Siddhashila zu entsagen, ist die größte Hürde vor dem dauerhaftem 
Erreichen von Siddhashila – es hört sich zwar paradox an, ist es aber nicht.  

 
Siddhashila ist auch DEIN natürlicher Zustand, es ist einzig die Frage Deiner Erinnerung, 
Deines Fühlens. Du bist Siddhashila, denn Siddhashila ist Dein einziges und wahres Zuhause. 
Wenn Du eines fernen Tages wieder nach Hause kommst, wirst Du Dich sofort wieder 
erinnern: Siddhashila warst Du einst, Siddhashila wirst Du wieder sein. Sei glücklich und 
freue Dich auf Deine Heimkehr, auch wenn Dein Weg noch weit ist.  

 

Siddhashila ist weder hier noch da, noch dort, noch sonst an irgendeinem Ort, es ist nicht dann 
noch wann, noch wo und was, noch ist es dies oder das, auch liegt es nicht in der Zeit, doch 
ist es immer Dein Zuhause, darum sei stets bereit.  
  


