
 
287 

 

Das innere Licht 

Das äußere Licht 

Das Außen im Innen 

Das innere Licht 

Irrtum des „Außen im Innen“/weder außen noch innen 

Intuition 

„Ich bin, der ich bin“ 

 

 

Das äußere Licht 

 

Völlige Dunkelheit. Stelle Dir einmal eine absolute Finsternis und Dunkelheit vor. Was 
bedeutet solche Dunkelheit für den Menschen, der sich darin befindet? Nun, erst einmal ist 
ein solcher Mensch innerhalb totaler Dunkelheit blind und desorientiert zugleich, denn trotz 
seiner vorhandenen und intakten visuellen Wahrnehmung ist er in totaler Dunkelheit weder in 
der Lage, seine Umgebung, seine Umwelt noch die äußere Welt visuell wahrzunehmen. In 
völliger Dunkelheit versagt die visuelle Wahrnehmung vollständig. Einzig der Tast-, der 
Geruchs- und der Hörsinn, die jedoch alle nur in Verbindung mit der visuellen Wahrnehmung 
am effektivsten sind, verbleiben als einzige Möglichkeit der Wahrnehmung der äußeren 
Dinge. Getrennt und isoliert von der visuellen Wahrnehmung sind diese Sinne jedoch völlig 
ineffektiv, denn sie sind alleine nicht imstande, komplexe und große Strukturen im Außen 
wahrzunehmen oder zu interpretieren. Den Geschmackssinn habe ich einmal mit Absicht an 
dieser Stelle unbeachtet gelassen.  

Als Konsequenz aus den oben gemachten Aussagen gilt es Folgendes zu beachten: Der 
Mensch als Konstrukt ist grundsätzlich zwingend auf das Vorhandensein von „LICHT“ in 
Bezug auf seine Orientierung, Wahrnehmung und Interpretation des Außen angewiesen. 
Selbstverständlich kann er die Welt auch mit seinen anderen Sinnen wahrnehmen, trotzdem 
ist gerade die visuelle Wahrnehmung die herausragendste Sinneswahrnehmung in diesem 
Kontext.  

Dieses „LICHT“ ist auf vielfältige Art und Weise im Außen vorhanden: Es gibt natürliche 
und künstliche Lichtquellen, vor allen anderen Lichtquellen ist natürlich unsere geliebte 
Sonne zu nennen. Weitere natürliche Lichtquellen sind beispielsweise Mond, Sterne, Feuer, 
etc. Und künstliche, vom Menschen geschaffene Lichtquellen kennt jeder von uns nur zu gut. 



 
288 

 

Noch einmal: Die Betrachtung, Wahrnehmung und Orientierung sowie Interpretation des 
Außen bedingt hinsichtlich der Hauptsinneswahrnehmung, der visuellen Wahrnehmung, 
grundsätzlich das Vorhandensein einer Lichtquelle gleich welcher Art. Ohne eine solche 
Lichtquelle wäre der Mensch in der Finsternis bereits mit kleinsten Aufgaben hinsichtlich 
seiner räumlichen Orientierung überfordert. Nicht einmal einen einfachen Weg, den er kurz 
zuvor noch gegangen ist, könnte er in totaler Dunkelheit wiederfinden, da alle 
Sinneswerkzeuge, die dafür geeignet wären, ohne das Vorhandensein einer Lichtquelle 
praktisch funktionsunfähig bzw. isoliert von der Hauptwahrnehmung, dem „Sehen“, wären.  

Um die Welt im Außen wahrzunehmen, benutzt der Mensch seine fünf oben erwähnten 
Hauptsinne, vor allem jedoch die visuelle Wahrnehmung in Verbindung mit dem Tast- und 
dem Hörsinn. Weitere Sinne sind Temperatursinn, Gleichgewichtssinn, Schmerzsinn und die 
Körperempfindung als solche, dies jedoch nur am Rande und der Vollständigkeit halber.  

Jedoch erst das aktive Zusammenspiel der einzelnen Sinneswerkzeuge miteinander potenziert 
letztlich die Wahrnehmungsfähigkeiten des Menschen als Summe. Ein einzelnes 
Sinneswerkzeug, getrennt und isoliert von den anderen Sinneswerkzeugen, verliert 
automatisch den Großteil seines ursprünglichen Wahrnehmungspotenzials.  

 

Das Außen im Innen 

 

Im Gegensatz zum vorherigen Absatz soll nun das gesamte Aufmerksamkeitspotenzial von 
der nach außen gerichteten Wahrnehmung/Fokussierung (auf die äußere Welt gerichtet) 
abgezogen und ausschließlich auf die Sicht nach innen gerichtet werden. Mir geht es hierbei 
nicht um die Art und Weise, wie die Sinnesreize und Informationen, die mittels der Sinne im 
Außen gesammelt wurden, nun im Inneren interpretiert und beurteilt werden, sondern mir 
geht es einzig und alleine um den nach innen gerichteten Blick, völlig abseits und losgelöst 
von den äußeren Sinnesreizen. Der Blick nach innen bedeutet, all das loszulassen und 
unbeachtet zu lassen, was aus dem Außen stammt. 

Erst einmal gilt es festzustellen, dass die fünf Hauptsinne an dieser Stelle nicht mehr greifen. 
Ich bezeichne sie – zusammen mit den weiteren Sinnen, die ich im ersten Absatz zumindest 
einmal erwähnte, allesamt als „mechanische Sinne“. Diese „mechanischen Sinne“ 
funktionieren ausschließlich, wenn die Aufmerksamkeit nach außen gerichtet wird, beim 
Blick nach innen sind sie funktions- und nutzlos gleichermaßen.  

Analog zur Interpretation des Menschen bezüglich seiner eigenen Existenz im Außen als 
getrennt existierendes Individuum interpretiert sich der Mensch bei der Fokussierung auf das 
„Innen“ ebenfalls als ein getrennt existierendes Individuum. Bündelt der Mensch sein 
Aufmerksamkeits- und Wahrnehmungspotenzial und richtet dieses konsequent nach innen, 
ohne auf den Informationsfluss der „mechanischen Sinne“ zu achten, so betritt er durch diese 
Verlagerung seiner Wahrnehmungspotenziale im übertragenen Sinne einen „dunklen und 
großen Raum“, den ich als „dunkle, große Halle“ bezeichne. Durch die Verlagerung seines 
Aufmerksamkeitspotenzials hat er quasi die Türe zu dieser „dunklen, großen Halle“ geöffnet 
und betritt diese somit. Natürlich liegt diese „große, dunkle Halle“ im Innen, aber sobald der 
Mensch sie betritt, liegt sie für ihn wiederum im Außen. Aus diesem Grunde bezeichne ich 
diese „große, dunkle Halle“ auch als das „Außen im Innen“.  



 
289 

 

Nun betritt der Mensch die „große, dunkle Halle“. Er ruft: „Hallo – jemand da?“ Er wartet. 
Niemand antwortet. Nochmals ruft er: „Ist da jemand?“, „Kann mir bitte jemand einmal das 
Licht anmachen?“ Er lauscht, bekommt jedoch keinerlei Antwort. Es scheint niemand da zu 
sein, niemand antwortet, niemand macht das Licht an; die „dunkle, große Halle“ ist und bleibt 
in völlige Schwärze gehüllt.  

Schwärze, Dunkelheit, Inhaltslosigkeit und die Tatsache, sich offensichtlich alleine in dieser 
„dunklen, großen Halle“ zu befinden, sind exakt die Gründe, warum der normale Mensch 
diesen Raum schnell wieder verlässt. Ganz klar, die Halle ist leer, muss leer sein, das sind die 
logischen Schlüsse, die er zieht. Die Dunkelheit und die Stille innerhalb dieser Halle sind für 
den normalen Menschen nicht nur langweilig, sondern tendenziell sogar bedrückend und 
beklemmend zugleich. Aus diesem Grunde verlagert der normale Mensch sehr schnell wieder 
die Fokussierung seines Wahrnehmungspotenzials von innen nach außen, denn die 
Betrachtung und Wahrnehmung der äußeren Welt mit all der Vielfalt an Inhalten ist im 
Vergleich zur „dunklen, großen Halle“ doch erheblich angenehmer, interessanter und 
unterhaltsamer zugleich.  

Bei dieser Feststellung bleibt es in der Regel. Der Verstandesmensch ist nicht in der Lage, 
dem dunklen und offensichtlich inhaltslosen „Außen im Innen“ etwas Positives 
abzugewinnen. Also weigert er sich, diese „dunkle, große Halle“ nochmals zu betreten bzw. 
sich länger darin aufzuhalten. Das Thema ist für ihn endgültig beendet. „Da gehe ich nicht 
mehr hin, da war ich bereits einmal, da ist nichts zu finden – inhaltslos und leer.“  

 

Das innere Licht 

 

Aber entspricht dies wirklich der Wahrheit? Ist diese Halle wirklich vollkommen inhaltslos 
und leer? Erinnere Dich, was ich Dir über die äußere Welt gesagt habe: Wenn die äußere Welt 
in völliger Dunkelheit liegt, in tiefster Schwärze, dann erscheint auch diese äußere Welt auf 
den ersten Blick leer. Du kannst nicht einmal Deine eigene Hand vor Augen sehen, 
geschweige denn etwas, das noch weiter von Dir entfernt wäre. Exakt an dieser Stelle hast Du 
jedoch noch einen Trumpf im Ärmel. Dies ist in diesem Falle Dein Verstand. Dein Verstand 
weiß, dass, obwohl Du überhaupt nichts sehen oder wahrnehmen kannst, diese äußere Welt 
trotzdem keineswegs leer ist. Das ist exakt der springende Punkt: Du hast die Welt im Außen 
gesehen, Du erinnerst Dich, egal wie blind und orientierungslos Du auch momentan bist. 
Auch wenn Du die Welt im Moment nicht wahrnehmen und sehen kannst, so weißt Du doch 
stets, dass sie da ist, dass sie existiert – Deine Person selbstverständlich eingeschlossen.  

Doch wie verhält es sich mit der „dunklen, großen Halle“ in Deinem Inneren, die sich Dir als 
das „Außen im Innen“ zeigt? Ist sie wirklich inhaltslos und leer? Nun, in Wahrheit ist diese 
Halle natürlich nicht leer. Doch wenn die Halle nicht leer ist, warum kannst dann nichts 
innerhalb dieser Halle erkennen? Die Antwort liegt in der „Abwesenheit von Licht“, auch 
wenn es sich bei diesem fehlenden Licht um ein anderes Licht handelt als das Licht, das bei 
der Wahrnehmung der Welt im Außen notwendig ist. Die Konsequenz jedoch ist im 
übertragenen Sinne exakt die gleiche, sie lautet: „KEIN LICHT = KEINE 
WAHRNEHMUNG“. Dies gilt gleichermaßen für die äußere Wahrnehmung wie für die 
Wahrnehmung im Inneren.  



 
290 

 

Aber warum ist es in dieser Halle so dunkel, warum existiert dort keinerlei Licht/Lichtquelle? 
Warum kannst Du nichts erkennen? Ganz einfach: Die visuelle Wahrnehmung im Außen ist, 
wie gesagt, nicht übertragbar auf die Wahrnehmung im Inneren. Die visuelle Wahrnehmung, 
so effektiv sie auch bei der Wahrnehmung im Außen arbeitet, ist bei der Fokussierung nach 
innen funktions- und nutzlos. Im Innen existiert nichts, was Du mit Deinen physischen Augen 
sehen oder wahrnehmen könntest. Exakt das ist Dein Problem bei dem Versuch, die „dunkle, 
große Halle“ wahrzunehmen, denn alle Deine „mechanischen Sinne“ sind im Inneren 
funktionsunfähig. Du siehst nichts, trotzdem ist die Halle nicht leer – was kann die Halle 
dafür, dass Du quasi blind und orientierungslos bist? Du bist daher erst einmal Dein eigenes 
Hindernis. Die Halle selber ist voll mit Inhalten über Inhalten, doch kannst Du sie nicht 
wahrnehmen. Was tun, woher nun das „LICHT“ nehmen, womit sehen, wo doch nichts zu 
sehen ist? Wo ist das Licht, was sind die Augen, mit denen man hier sehen könnte? Fragen 
über Fragen.  

Erst einmal zu den „Augen“, die in der „dunklen, großen Halle“ sehen können. Diese 
„Augen“ nenne ich das „geistige Auge“; damit meine ich „geistiges Fühlen“ oder auch den 
„fühlenden Geist“. Der Einfachheit halber bleibe ich im Folgenden bei dem Begriff des 
„geistigen Auges“.  

Als „LICHT“ bezeichne ich die „Intuition“, denn nur die Intuition vermag das zu beleuchten, 
was auf ewig für die physischen Augen unsichtbar und verborgen bleiben wird. 

Das geistige Auge/geistige Fühlen muss selbstverständlich erst die Fähigkeit des Sehens 
entwickeln. Dies geschieht im Zusammenwirken mit der Intuition, die ebenfalls noch 
unterentwickelt ist und im Anfangsstadium steckt. Es ist ein Lernprozess, der sich aktiv im 
Wechselspiel zwischen diesen beiden inneren Sinnen entwickelt. Das geistige Auge und die 
Intuition selber bedingen und beeinflussen einander; deshalb ist es wichtig, beide gleichzeitig 
und vor allem gleichmäßig zu entwickeln. Erst dadurch potenziert und entfaltet sich die 
Wahrnehmungsfähigkeit wie gewünscht.  

Betrittst Du nun die „dunkle, große Halle“, die Du als „Außen im Innen“ wahrnimmst, so 
kannst Du nichts sehen. Die meisten Menschen verlassen deshalb diese Halle sehr schnell 
wieder. Wenn Du die Halle jedoch nicht sofort wieder verlässt, sondern in ihr verweilst, in sie 
hinein lauschst und fühlst, so wirst Du mit großer Sicherheit früher oder später ein wenig 
„sehen“ (im übertragenen Sinne für wahrnehmen) können.  

Ganz klar, Dein „geistiges Auge“ ist schlecht, das „LICHT“ Deiner Intuition ist schwach und 
gleicht allenfalls einem flackernden Kerzenschein. Trotzdem bemühst Du Dich zu erkennen, 
versuchst zu sehen. Du leuchtest nun mit dem schwachen „LICHT“ Deiner Intuition die 
ersten Inhalte an, die sich in der Halle befinden, doch mit Deinem winzigen „LICHT“ und 
Deinem schlecht entwickelten „geistigen Auge“ ist es Dir praktisch unmöglich, größere oder 
komplexere Strukturen innerhalb dieser Halle zu erkennen. 

Aus diesem Grunde musst Du Dich mit Deinem winzigen „LICHT“ der Intuition permanent 
bewegen. Da Dein „geistiges Auge“ noch nicht entwickelt ist, ist alles sehr mühsam. Du bist 
durch Deine eingeschränkten Fähigkeiten nur in der Lage, winzige Einzelfragmente zu 
erfassen; damit meine ich Folgendes: Leuchtest Du hierhin, hast Du hier ein winziges 
Fragment gesehen, leuchtest Du dahin, hast du Da ein winziges Fragment gesehen, doch mit 
der Betrachtung des zweiten Fragments versinkt das zuvor betrachtete Fragment sofort wieder 
in der Dunkelheit und entzieht sich somit wieder Deiner Wahrnehmung; es existiert somit nur 
noch in der Erinnerung. Das ist nicht gerade das, was man effektiv nennen könnte. 



 
291 

 

Du brauchst also ein besseres „geistiges Sehen“, das dem geistigen Fühlen entspricht. Zum 
anderen brauchst Du viel mehr „LICHT“, das der Intuition entspricht. Doch woher nehmen? 
Wie soll das funktionieren? Zweifel sind hier fehl am Platze, denn jemand führt Dich. Wer? 
Deine Intuition natürlich. Von alleine funktioniert kein einziger Lernprozess, somit ist an 
dieser Stelle Hingabe und Training erforderlich. Du musst Fühlen und Suchen; wenn Du Dich 
Deiner Intuition überstellst und Dein „geistiges Auge“ trainierst, wirst Du auch zwangsläufig 
Deine Wahrnehmungsfähigkeit diesbezüglich verbessern. Wie sich Intuition im Innen 
darstellt und wie intuitive Wellen aussehen und sich anfühlen, schildere ich am Ende des 
Kapitels.  

Unterstellen wir einmal, dass Dein „geistiges Auge“ immer besser, Dein geistiger Blick 
immer schärfer wird; gleichzeitig wird auch das „LICHT“, das Deine Intuition in die Halle 
wirft, immer heller und heller. Dies ist der Idealfall: Beides erhöht sich in Wechselseitigkeit, 
Lösungen generiert die Intuition quasi von alleine. Ein besseres „geistiges Auge“ bedeutet 
„mehr sehen“, mehr „LICHT“ bedeutet ebenfalls „mehr sehen“.  

Immer größer werden nun die Ausschnitte, die Du mit dem „LICHT“ Deiner Intuition 
ausleuchtest und somit wahrnehmen kannst. Zu immer größerer Höhe schwingen sich nun die 
Wellen der Intuition auf – ein sehr dynamischer und nachhaltiger Prozess. Heller und heller 
wird der Raum, schärfer und schärfer wird der Blick Deines „geistigen Auges“.  

Erinnere Dich: Noch vor kurzem bist Du mit Deinem trüben und unterentwickelten „geistigen 
Auge“ durch die „dunkle, große Halle“ gestolpert, vom „LICHT“ der Intuition nicht die Rede.  

Der normale Mensch sollte das Wahrnehmungspotenzial des „geistigen Auges“ und des 
„LICHTS“ der Intuition nicht unterschätzen, denn ihre wahren Fähigkeiten degradieren alle 
einfachen „mechanischen Sinne“ in unaussprechlicher Art und Weise. Vor diesen unfassbar 
großen Fähigkeiten fallen die mechanischen Sinne quasi in die Bedeutungslosigkeit.  

Irgendwann sind Deine Fähigkeiten so weit entwickelt, dass Du imstande bist mit dem 
„LICHT“ Deiner Intuition riesige Bereiche der zuvor „dunklen, großen Halle“ auszuleuchten. 
Als Konsequenz musst Du nicht mehr zwischen verschiedenen Bereichen wählen, da Du fast 
die gesamte Halle ausleuchten kannst. Gleiches gilt für die „Sehfähigkeit“ Deines „geistigen 
Auges“ das imstande ist, fast alles in einem einzigen Blick wahrzunehmen. Dieser 
fortschreitende Lernprozess führt unweigerlich zur nächsten Stufe, die ich im nächsten Absatz 
erläutern werde.  

 

Irrtum des „Außen im Innen“/weder außen noch innen 

 

Eines Tages ist Dein „geistiges Auge“ so scharf, ist das „LICHT“ Deiner Intuition so gleißend 
hell, dass die gesamte unbegrenzte Halle mit all ihren Inhalten sowohl vollständig 
ausgeleuchtet als auch in ihrem vollen Umfang von Deinem nunmehr scharfen „geistigen 
Auge“ erkannt wird.  

Exakt diese Perspektive, von der Du vordergründig nichts wusstest, nach der Du aber 
unterbewusst immer gesucht hast, löst den ultimativen Schock in Dir aus. Dieser Schock 
innerhalb der Wahrnehmung ist von unbeschreiblicher Stärke; vor allen Dingen findet eine 



 
292 

 

völlige und nachhaltige Wandlung hinsichtlich der Wahrnehmung statt. Nun, was ist passiert, 
warum der Schock, was wurde gesehen?  

Erst einmal zu der „dunklen, großen Halle“. Diese lag niemals im Außen – weder im „inneren 
Außen“ noch in sonst irgendeinem Außen. In Wahrheit hast Du diese Halle niemals betreten, 
denn nichts existiert getrennt von Dir. Weder Dein „geistiges Auge“ noch Deine Intuition 
noch Du selbst noch die Welt noch das gesamte Universum sind getrennt von Dir existierende 
Dinge, denn alles existiert ausschließlich in einer untrennbaren und vollständigen Einheit.  

Urheber all dieser illusionären Trennungsfaktoren sind Verbindungen innerhalb des 
Verstandes, welche durch Referenzierung, Bewertung und Bündelung konstruiert, gefestigt 
und zusammengehalten werden. Natürlich – ich bin hier, Du bist dort, die Halle war dort, mit 
Dir darin usw. Genau deshalb ist der Schock umso größer: ich – Du – er – sie – es – da – dort 
– dann – Zeit – Raum – Ort – alle diese illusionären Trennungsfaktoren wurden durch einen 
einzigen mächtigen Hieb der Erkenntnis ausgelöscht und aufgehoben. An diesem Punkt ist 
eine Rückkehr in die alte Perspektive nicht mehr möglich.  

Verstehe, dass alles zu jedem Zeitpunkt vollständig war, ist und sein wird. Deine 
vermeintliche Trennung basierte auf Begrenzung, Irrtum, Unwissenheit, Gewohnheit und 
Interpretation gleichermaßen. Die Halle, Dein Geist, Dein „geistiges Auge“, Deine Intuition, 
das Gesehene, das Erkannte bist letzten Endes immer nur DU SELBER. Alles was ist, ist 
einzig und alleine in Dir selber zu finden. Vielleicht empfindest Du Dich selber als klein und 
schwach, kannst nicht verstehen, wie die ganze Welt, das ganze Universum in so einen 
winzigen Menschen verbracht und verstaut werden könnte. Doch genau so ist es.  

Du bist „alles in einem“ und „eins in allem“ zugleich. Darum erkenne und fühle Dich stets 
selbst in allen Wesen und Dingen, von denen Du selber in Wahrheit niemals getrennt bist.  

Der Mensch mit seiner nach außen gerichteten Wahrnehmung ist eine „FRAGE IN 
PERSON“. Eine solche „Frage in Person“ muss lernen, muss handeln, muss sich bewegen, 
muss suchen, mit dem einzigen Ziel, sich selber zu erkennen.  

Gleichzeitig trägt der Mensch jedoch auch zu jedem Zeitpunkt in sich selber die 
„VOLLSTÄNDIGE ANTWORT“ auf seine „FRAGE IN PERSON“. Er ist somit Frage und 
Antwort zugleich. Die Antwort kann jedoch ausschließlich im Inneren seiner selbst gefunden 
werden, denn eine solche Antwort liegt niemals im Außen, da das Außen stets nur die Frage 
selbst verkörpert.  

FRAGE UND ANTWORT SIND DER GRUND FÜR DEINE EXISTENZ! DIE ANTWORT 
AUF DIE FRAGE BEANTWORTET NICHT NUR DIE FRAGE, SONDERN LÖST DIESE 
SOMIT AUCH AUF! 

Natürlich, die Wissenschaft hat gewaltige Fortschritte in Forschung, Technik und 
Kommunikation erzielt, das steht zweifelsfrei fest. Doch gerade in Bezug auf die Existenz des 
Menschen im Universum, die Sinnfrage seines Daseins eingeschlossen, fehlt trotzdem die 
alles überragende und alles erklärende Information. Diese(r) letzte, alles erklärende 
Baustein/Information soll gemäß der Wissenschaft alle bisher aus der Wissenschaft erzielten 
und errungenen Informationen/Erkenntnisse mittels der Logik ergänzen, alle diese Inhalte zu 
einem vollständigen Bild zusammenfügen und sie natürlich vor allen Dingen bestätigen. Hier 
war und ist jedoch einzig der „Wunsch der Vater des Gedanken“. 



 
293 

 

Die Wissenschaft sucht ehrgeizig wie krampfhaft nach diesem „Missing Link“, den sie vor 
allem in der Physik oder aber auch in der Genforschung vermutet und den sie mittels 
Relativitätstheorie, Quantenmechanik, Quantenverschränkung, Zeitdilatation, Gravitation und 
ihre Entstehung etc. aufzuspüren versucht.  

Dazu sage ich Folgendes: Es gibt diesen Missing Link, den die Wissenschaft so verbissen 
sucht. Aber sollte die Wissenschaft diesen Missing Link eines Tages finden, so wird dieser 
jedoch keineswegs als die erwartete, alles ergänzende und vereinende Komponente fungieren, 
die alle bisherigen Erkenntnisse der Wissenschaft bestätigt, vereint und zusammenführt. Ganz 
im Gegenteil: Der Missing Link wird konträr zu der Annahme der Wissenschaft alle 
bisherigen Erkenntnisse und Interpretationen in Bezug auf das Bild der Menschheit in der 
Welt, die Sinnfrage eingeschlossen, in einer einzigen „Detonationswelle“ zu Staub zerfallen 
lassen.  

Natürlich bleiben die technischen Errungenschaften der Wissenschaft erhalten; trotzdem wird 
der Missing Link hinsichtlich des Bildes des Menschen und seiner Existenz keinen einzigen 
Stein auf dem anderen belassen. Der Missing Link wird das alte Weltbild für immer zerstören. 
Jedoch wird ein viel größeres, neues Weltbild das alte ersetzen. Dieser Lernprozess wird 
einen wirklichen Quantensprung in der Evolution der Menschheit darstellen, denn die 
Konsequenzen, die das Erkennen des Missing Links nach sich zieht, sind von dramatischer 
Größe.  

Die Wissenschaft sucht, hofft und erwartet eine konstante und einheitliche Lösung für ihren 
Missing Link. Natürlich wäre eine solche Lösung schön und einfach gleichermaßen, aber es 
gibt nun einmal keine solche Lösung. Der wahre Missing Link ist keine statische Größe, keine 
logische Komponente oder Ähnliches. Vielmehr ist er variabler, flexibler, chaotischer, 
lernender und kreativer Natur, ganz im Gegensatz zu allen dahin gehend gemachten 
Annahmen.  

Auch mag es sein, dass auf wissenschaftlicher Ebene ein Missing Link im Außen gefunden 
oder zumindest erkannt wird – das glaube ich gerne. Trotzdem bleibe ich bei meiner 
Behauptung, dass der wahre Missing Link nur auf die „LÖSUNG IM INNEN“ verweisen 
wird, denn letztlich ist innen nicht innen und außen ist auch nicht außen, da diese 
Bezeichnungen nur so lange Bestand haben, solange die Lösung nicht gefunden oder erkannt 
wird.  

Die Wissenschaft mag noch lange Zeit den Missing Link nicht finden, das ist durchaus 
möglich. Aber was heißt das für Dich selber? Brauchst Du wirklich diesen Missing Link? Bist 
Du wirklich auf dieses fehlende Bruchstück angewiesen? Mitnichten, denn wie ich bereits 
sagte: Jeder Mensch ist zwar erst einmal die „FRAGE IN PERSON“; da er jedoch gleichzeitig 
die „ANTWORT IN PERSON“ ist, benötigt er diesen Missing Link überhaupt nicht, denn 
Ziel ist es nicht, etwas zu beweisen, sondern einzig, sich selber zu erkennen. Das ist ein 
gewaltiger Unterschied. Du kannst auch Autofahren, ohne dass Du in der Lage bist, einen 
Verbrennungsmotor zusammenzubauen.  

Die Antwort ist immer da, liegt im Inneren Deiner eigenen Person. In Wahrheit existiert 
nichts, was gefunden oder bewiesen werden müsste. Bereits die Frage beinhaltet den 
grundlegenden Irrtum, denn in Wahrheit gibt es weder Fragen noch Antworten. Doch wo 
entstehen diese illusionären Fragen und Antworten? In Dir, wo sonst. Du bist die Frage, Du 
bist die Antwort. Wozu die Wissenschaft bemühen oder andere Menschen fragen?  



 
294 

 

DU SELBER BIST DIE ANTWORT AUF ALLE MÖGLICHEN FRAGEN. Die Lösung 
diesbezüglich habe ich im Absatz „Das innere Licht“ erläutert. Natürlich, Du zögerst, 
zweifelst, hast Angst, denkst und fühlst „ich bin alleine“, das verstehe ich. Du interpretierst 
Dich selber als klein, schwach, getrennt und verletzbar zugleich; aber diese Interpretation ist 
lediglich das Produkt Deines „winzigen Verstandes“ und entspricht in keiner Weise Deinen 
wirklichen Eigenschaften. Darum erinnere Dich an das, was ich Dir über die „dunkle große 
Halle“ sagte! War sie wirklich leer? Schaue doch einfach nach.  

 

Intuition 

 

Für die Intuition gibt es viele Erklärungen und Erläuterungen. Wissenschaftler aller Art 
beschäftigen sich mehr oder weniger damit, was „Intuition“ ist, woher sie stammt, wie sie 
funktioniert etc. Ich möchte Dir mit meiner Schilderung die Sichtweise vermitteln, wie ich 
selbst die Intuition sehe, fühle und erlebe, daher sind alle folgenden Aussagen meine 
persönlichen Ansichten.  

Intuition ist nicht direkt willentlich herbeiführbar. Damit versuche ich auszudrücken, dass Du 
die Intuition nicht willentlich abrufen oder in anderer Weise aktiv beeinflussen kannst wie 
beispielsweise Deine Atmung. Vielmehr ist sie nur indirekt erreichbar, es gelten quasi die 
gleichen Voraussetzungen, die auch für die „Ataraxie“ (Unerschütterlichkeit) gelten. Beides 
kann man nicht aktiv und direkt anstreben, sondern beiden kann man sich nur öffnen, sich auf 
sie einstellen, sie annehmen, ihnen durch diese Akzeptanz quasi die Türe öffnen und sie 
hereinlassen. Diese Türe lässt sich am einfachsten durch die Fokussierung nach „Innen“ 
öffnen, Ruhe und Stille sind ebenfalls der Intuition zuträglich. Mit dem Öffnen der Türe 
bezeichne ich die aktive Hinwendung zur „inneren Wahrnehmung“, die ganz im Gegensatz 
zur Wahrnehmung des „Außen“ mittels Deiner „mechanischen Sinne“ steht.  

Aber „intuitive Wellen“ unterschiedlichster Größe und Ausdehnung bahnen sich auch 
scheinbar ganz von alleine ihren Weg zu uns. Die Intuition als Teil des Unbewussten (damit 
meine ich das nicht vordergründig Bewusste) ist in der Lage, Informationen und Inhalte viel 
schneller und effizienter zu übermitteln und zu verarbeiten, als es das vordergründige 
Bewusstsein mit dem schwachen und unzulänglichen Werkzeug, dem Verstand, zu leisten 
vermag. Liegt die Fähigkeit zur Intuition brach, so herrscht alleine der Verstand. Wird die 
Fähigkeit zur Intuition jedoch im vollen Umfang genutzt, so wird der Verstand stets nur ein 
winziger Schatten der Intuition sein.  

Nehmen wir dieses gesamte Kapitel mit all seinen Seiten: Den gesamte Inhalt dieses Kapitels 
hat mir meine Intuition in einem einzigen Augenblick, quasi in einem einzigen Gedanken 
übermittelt/und noch viel, viel mehr. Aber der Verstand braucht nun Stunden und Tage, um 
winzige Fragmente dieser Information in Worte zu fassen und aufzuschreiben. Die Intuition 
sieht den gesamten Inhalt in einem Blick, in einem Gedanken, aber der Verstand muss Wort 
für Wort denken und schreiben – exakt da liegt der Unterschied. Ganzheitliche Wahrnehmung 
versus fragmentierte Wahrnehmung. Frage Dich selber, was ist nun effektiver? 

Für mich persönlich gestalten sich die „intuitiven Wellen“ unterschiedlich, doch im Prinzip 
existieren viele Parallelen hinsichtlich des Fühlens dieser Wellen. Vor einer solchen 
„intuitiven Welle“ kommt es innerlich zu einer elektrischen/energetischen Entladung. Diese 



 
295 

 

kann blitzartig auftreten oder aber auch nur schnell anschwellen. Dies ist jeweils der 
Vorläufer der „intuitiven Welle“. Es ist somit eine Nachricht, die da lautet: „Die Ankunft 
einer intuitiven Welle steht unmittelbar bevor“. Der zeitliche Vorlauf ist in der Regel äußerst 
gering. 

Die folgende Schilderung ist selbstverständlich nur im übertragenen Sinne gemeint und soll 
der besseren Veranschaulichung dienen.  

Als nächstes befindest Du Dich am Strand und schaust auf das ruhige Meer. Am Horizont 
jedoch ist bereits in voller Ausdehnung ein dunkler Streifen erkennbar, der anfangs langsam, 
später jedoch immer schneller auf Dich zukommt. Es ist eine „intuitive Welle“. Je näher die 
Welle auf Dich zukommt, um so schneller kommt sie auch auf Dich zu, währenddessen 
wächst aufgrund der Annäherung die Wellenhöhe immer weiter und weiter an. Auf dem 
letzten Stück erreicht die „intuitive Welle“ eine gewaltige Wellenhöhe.  

Einen winzigen Augenblick, quasi unmittelbar bevor die Welle auf Dich trifft, kommt es zu 
einer gefühlten, extrem starken zeitlichen Ausdehnung in Form einer deutlichen 
Verlangsamung des Geschehens, fast bis zu einem Stillstand. Dieser zeitliche Abschnitt fühlt 
sich an wie eine Ewigkeit.  

Unmittelbar vor dem Betrachter erreicht die Welle ihren Scheitel und bricht exakt über dem 
Betrachter zusammen. Nach der zeitlichen Verlangsamung geschieht genau das Gegenteil: 
Sobald die „intuitive Welle“ auf den Betrachter trifft und diesen mitreißt, kommt es zu einer 
gefühlten extrem starken Beschleunigung. Dieses Gefühl wird später durch ein Gefühl extrem 
starker Verzögerung, wie aus großer Geschwindigkeit heraus, abgelöst.  

Die Wucht des Aufpralls auf die Welle ist unbeschreiblich groß; es ist so, als würde eine 
kleine Fliege auf die Windschutzscheibe eines ICEs prallen, der mit 290 km/h über das 
Gleisbett donnert; der Betrachter ist von absoluter Winzigkeit. Der Aufprall ist jedoch sehr 
angenehm und warm und entspricht einem freudigen nach Hause kommen in übersteigerter 
Form.  

In der Welle ist der Betrachter von der Welle nicht mehr verschieden; in der Welle ist der 
Betrachter die Welle und weiß, was die Welle weiß. Nun, was weiß diese Welle? Die Welle 
ist „wissendes Sein“, das sich dem Betrachter absolut mühelos erschließt; es ist sowohl 
„gleichzeitiges Sein“, als auch „gleichzeitiges Wissen“. Die Welle selber entspricht, wie auch 
der Vorläufer der Welle, einem starken Energieanstieg innerhalb der Wahrnehmung, der 
jedoch deutlich nachhaltiger ist als in der Welle des Vorläufers.  

Kleine „intuitive Wellen“ sind nett, schön und mühelos zugleich. Große oder sogar gewaltige 
„intuitive Wellen“ können jedoch im Prinzip zu jedem Zeitpunkt auftreten. Oft passiert dies 
völlig unpassend – das vordergründig Bewusste/der Verstand hat oft überhaupt gar nicht 
damit gerechnet, wie unpassend. Doch gerade, wenn der Verstand schläft und ein wenig 
träumt, nutzt das „Unbewusste/Unterbewusste“ diese Lücke und sendet sein Wissen direkt in 
die vordergründige Aufmerksamkeit; es überrumpelt somit den Verstand, der diese 
Entwicklung nicht wahrgenommen hat.  

Das ist aber im Prinzip nicht tragisch – abgesehen davon, dass sehr große „intuitive Wellen“ 
immer auch entsprechend große emotionale Auswirkungen haben. Passiert dies, ist es äußerst 
schwierig, diesen Zustand vor anderen Menschen zu verbergen. Diese großen Wellen brechen 
jedoch nicht einfach und laufen aus, sondern gleichen lang gezogenen Wellen mit ähnlicher 
Schubkraft wie Verdrängungswasser.  



 
296 

 

Des Weiteren ist es möglich, dass die erste „intuitive Welle“, in der sich der Betrachter nun 
befindet, von weiteren, noch größeren „intuitiven Wellen“ überlagert wird. Ein solcher 
Prozess ist sehr dynamisch und stark zugleich. Dies liegt daran, dass die erste Welle in einem 
solchen Fall der „Wegbereiter“ ist, d. h., die erste, zugrunde liegende Welle hat bereits 
Hindernisse/Irrtümer in der Wahrnehmung/Erkenntnis beseitigt (Blockaden), wodurch nun 
weitere „intuitive Wellen“ generiert wurden. Es ist eine Kettenreaktion: Jede Welle besitzt 
demnach das Potenzial, einer weiteren, noch höheren Welle zur Geburt zu verhelfen.  

Anfangs eröffnen sich dem normalen Menschen, mit seiner fast ausschließlich nach Außen 
gerichteten Wahrnehmung mittels der „mechanischen Hauptsinne“, zumeist nur kleinere 
„intuitive Wellen“. Größere „intuitive Wellen“ stellen somit eine Ausnahme dar, sind jedoch 
durchaus möglich. Jedoch dämpft die einseitige Zentrierung und Fokussierung das Potenzial 
zur Wahrnehmung mittels der Intuition.  

Was passiert jedoch, wenn eine solche große, dem normalen Menschen unbekannte „intuitive 
Welle“ auf diesen zukommt? Nun, da der normale Mensch solche großen „intuitiven Wellen“ 
nicht kennt, empfindet er sie als befremdlich, ja bedrohlich, vor allen Dingen, weil sich diese 
Wellen seiner aktiven Steuerung oder Beeinflussung entziehen. Als Konsequenz ergreift der 
er in der Regel die Flucht. Diese Flucht vor der „intuitiven Welle“ gestaltet sich sehr einfach, 
denn aufgrund der nach Außen gerichteten Grundgewichtung eines solchen Menschen muss 
er lediglich seine Aufmerksamkeit auf seinen Verstand verlagern, was exakt der 
Grundeinstellung eines normalen Menschen entspricht. Er handelt nach dem Motto: „Kenne 
ich nicht, möchte ich nicht“. Deshalb sind große „intuitive Wellen“ im sogenannten 
Verstandesmenschen eine Ausnahmeerscheinung, entsprechen quasi einem „Ausrutscher“.  

Die Flucht bzw. die Angst als Auslöser für seine Flucht sind jedoch völlig unbegründet. Im 
Gegenteil: „Intuitive Wellen“ sind Wellen der Hilfe, Wellen des Wissens, der Erkenntnis und 
der Liebe gleichermaßen. Die Intuition ist viel mehr als nur eine einfache Sinneseigenschaft, 
auch ist sie nicht nur das Transportmittel oder der Überbringer der Erkenntnis. Die Intuition 
ist immer auch die Erkenntnis selber. Anfangs erscheint sie als getrennt vom 
Betrachter/Empfänger existierend; sie zeigt sich somit dem Betrachter als das Licht, das die 
Erkenntnis beleuchtet. In Wahrheit handelt es sich jedoch ausschließlich um ein Leuchten aus 
sich selbst heraus, es existieren also keinerlei getrennte Wahrnehmungsebenen mehr, die 
miteinander agieren würden, sondern diese gefühlten verschiedenen Ebenen sind in Wahrheit 
immer eins, sprich, „EINE SEIENDE GANZHEIT“. 

Der Begriff „Ebene“ verlangt gemäß der Logik das Vorhandensein zumindest einer weiteren 
Ebene, also mindestens zweier Ebenen, womit auch bezüglich der Intuition der Ausdruck 
selbst überflüssig ist. Denn das „EINE“ braucht keinen Namen oder eine Bezeichnung, da 
nichts getrennt davon existiert. Ein Name ist immer nur erforderlich, wenn eine Auswahl 
zwischen mindestens „ZWEIEN“ getroffen werden kann. Da, wo dies nicht mehr möglich ist, 
ist weder ein Name noch eine Bezeichnung notwendig.  

Intuitives Wissen bedeutet Wahrheit. Jeder einzelne Mensch ist in sich selber befähigt, diese 
Wahrheit in seinem Inneren zu finden. Es gibt kein größeres Wissen als dieses Wissen in Dir 
selbst. Damit möchte ich ausdrücken, dass jede Nachricht und Information – gleich welcher 
Art – von anderen Quellen oder Menschen immer nur „aus zweiter Hand“ stammt. Die 
Wahrheit und das Wissen kannst Du jedoch nur ganz alleine für Dich in Dir selbst finden und 
erkennen. Alle anderen sogenannten Wahrheiten und Wissensinhalte, die aus zweiter Hand 
stammen, sind somit nicht nur überflüssig, sondern immer durch die Art und Weise der 
Übermittlung und Schilderung verzerrt (das schließt meinen Text selbstverständlich ein). Die 



 
297 

 

Antwort auf Deine Frage liegt alleine in Dir; niemand wird von Außen kommen und Dir diese 
Frage beantworten, denn Du alleine bist die Antwort, die nur Du ganz alleine in Dir selber 
finden kannst.  

 

„Ich bin, der ich bin“ 

 

Gemäß der Bibel definiert und bezeichnet sich Gott mit den Worten „Ich bin, der ich bin“. 
Die Bezeichnung „Gott“ ist an dieser Stelle natürlich willkürlich gewählt, sie ist somit 
unerheblich. Vielmehr ist mit der Bezeichnung „Gott“ die „Quelle allen Seins“ gemeint. Die 
Aussage „Ich bin, der ich bin“ führt zu den unterschiedlichsten Auslegungen und 
Interpretationen hinsichtlich dessen, was damit gemeint ist.  
 
Beispielsweise durch die Umschreibungen „Ich werde sein, der ich sein werde“, „Ich bin der 
Seiende“, „Ich werde sein, als der ich da sein werde“, „Ich bin der, ich bin da“ etc. Diese 
unterschiedlichen Nuancen bezüglich der Interpretation dessen, was mit der Aussage „Ich bin, 
der ich bin“ ausgesagt wird, führen somit zu den unterschiedlichsten Ergebnissen. Nun, auch 
ich möchte mich einmal am heutigen Ostersonntag daran versuchen. 
 
Der erste Teil der Aussage lautet „Ich bin“. Die Verwendung des „Ich“ bedeutet in diesem 
Zusammenhang jedoch nichts Spezifisches oder gar eine spezifische höhere Person oder 
Wesenheit, sondern diese Wortwahl fand nur Verwendung, um dem Menschen das 
„Begreifen“ zu erleichtern, denn der Mensch versteht nur das, was mit seinen Fähigkeiten und 
seinem Intellekt korrespondiert. Aus diesem Grunde bedeutet die Aussage „Ich bin“ 
heruntergebrochen ausschließlich „Ich bin seiend“, was, nochmals heruntergebrochen, 
„SEIN“ bedeutet.   
 
Für den zweiten Teil der Aussage, der da lautet „der ich bin“ gilt exakt das Gleiche: Es wurde 
eine Terminologie gewählt, die auf den Verstand des Menschen ausgerichtet und reduziert 
wurde. „Der ich bin“ heruntergebrochen bedeutet deshalb „der ich seiend bin“, was, nochmals 
heruntergebrochen, wiederum „SEIN“ bedeutet. Der erste Teil und der zweite Teil treffen 
somit exakt die gleiche Aussage: „SEIN“. „SEIN“ ist die radikalste Reduzierung, nicht mehr, 
aber auch nicht weniger als das. Bereits die ersten zwei Worte des „Ich bin, der ich bin“ 
beinhalten diese Aussage, denn das „Ich“ ist immer seiend, und das „bin“ bedeutet ebenso 
immer seiend. „Ich bin seiend, der ich seiend bin“ bedeutet einzig und alleine „SEIN“. Aber 
es ist kein Zufall, dass das Ergebnis mehrere Male „SEIN“ ist, denn es verdeutlicht, dass die 
scheinbar Vielen immer nur EINS sind. Viele Worte, jedoch nur eine Aussage: ein „SEIN“. 
 
Das Höchste, die Quelle ist somit „SEIN“. Damit soll ausgesagt werden, dass alles „Seiende“ 
aus dieser einen Quelle hervorgeht. Da jedoch die gesamte Trennung, die der Mensch 
wahrnimmt, ausschließlich illusionärer Natur ist, da Trennung ausschließlich durch 
Begrenzung in der Wahrnehmung evoziert wird, existiert diese Trennung in Wahrheit 
überhaupt gar nicht. Nichts geht in Wahrheit jemals aus etwas anderem oder einer davon 
getrennten Quelle hervor. Als Konsequenz sind das, was vermeintlich aus der Quelle 
hervorgeht und die vermeintliche Quelle selber grundsätzlich untrennbar und bilden zu jedem 
Zeitpunkt (Zeit ist in Wahrheit nicht vorhanden) und an jedem Ort (nicht vorhanden) eine 
„unteilbare Einheit“, die somit der „seienden Ganzheit“ entspricht. Somit entspricht auch die 



 
298 

 

„Zweiheit“ bzw. die „Vielheit“ immer nur der „EINHEIT“, die alles Seiende umschließt, 
quasi in seinen Armen hält. Die Vielen sind immer nur eins.  
 
Somit lautet die richtige Interpretation des „Ich bin, der ich bin“: „ICH BIN DIE SEIENDE 
GANZHEIT“!  
 
Diese Aussage ist natürlich nur an den Fragenden, den Nichtwissenden gerichtet. Die 
„seiende Ganzheit“ muss sich nicht selber sagen, dass sie die „seiende Ganzheit“ ist; aber da 
diese Nachricht jedoch an den Menschen gerichtet ist, bekommt sie eine völlig andere 
Bedeutung. Denn in der gefühlten, illusionär getrennten Existenz des Menschen lautet diese 
Nachricht „Du bist die seiende Ganzheit“. Natürlich, der Mensch sagt sich auch nicht jeden 
Tag „Ich bin ich“, denn er weiß dies zu jedem Zeitpunkt, ohne dies hinterfragen zu müssen.  
 
Die Aussage „Ich bin, der ich bin“ bedeutet für den Menschen „Erkenne Dich als die seiende 
Ganzheit“, „Erinnere Dich Deiner seienden Ganzheit“. Das Problem, dass sich dem Menschen 
diesbezüglich stellt, ist die Tatsache, dass der Mensch immer die „seiende Ganzheit ist“, er 
davon jedoch leider gar nichts weiß. 
 
„Ich bin, der ich bin“ bedeutet somit nicht, dass potenziell jeder Mensch diese „seiende 
Ganzheit“ sein könnte, denn diese Aussage greift noch viel zu kurz. Es bedeutet viel, viel 
mehr als nur das, nämlich, DASS JEDER MENSCH DIE SEIENDE GANZHEIT IMMER 
WAR, IMMER IST, UND IMMER SEIN WIRD. 
 
Meine Interpretation diesbezüglich drücke ich auch mit der folgenden Eigenkreation aus: 
 

Groß und klein, ist alles mein, dies und das hat´s nie gegeben, das Gleiche gilt für Tod 

und Leben, ich alleine stets seiend bin, in dieser Ganzheit Du darin. 

Michael Ulbrich 

 

 

  

 
 

  

  


