
 

299 

 

Die Geburt der Weisheit 

Das Thema „Weisheit“ ist sehr komplex, jedoch von allergrößter Wichtigkeit. Aus diesem 
Grunde werde ich etwas weiter ausholen und versuchen, dieses Thema von mehreren Seiten 
zu beleuchten, um eine möglichst vollständige Perspektive zu ermöglichen.  

 
Jeder Mensch, jede Person benutzt in der Regel spezifische Verhaltensmuster, insbesondere 
wenn es um Inhalte geht, die ihn selber direkt und persönlich betreffen. Ein Beispiel: Ich trete 
an eine Person heran und bitte sie freundlich, eine Aufgabe für mich zu erledigen. Mein 
Gegenüber hat meine Bitte sehr wohl verstanden und überlegt. Welche geistigen Abläufe 
werden in meinem Gegenüber durch meine Bitte ausgelöst? 

 

Nun, es handelt sich um einen strategischen und nach Prioritäten angelegten Prozess des 
„Wiegens“ und „Bemessens“. Diese strenge Prüfung meiner Bitte erfolgt durch die „Äußere 
Person“ in Form der „Verstand-Ego-Einheit“. Während dieser Prüfung werden die 
verschiedensten, hierarchisch geordneten Maßstäbe an meine Bitte angelegt. Dieser Prozess 
des Wiegens/Abwägens ist ein vollautomatischer Denkprozess, der nicht erst aktiv angestoßen 
werden muss. Aufgrund dessen ist sich der Mensch dieser Prozesse und Abläufe nicht 
wirklich bewusst. Die Maßstäbe, die nach und nach an meine Bitte angelegt werden, haben in 
der Regel eine starre/feste Reihenfolge, die ausgeklügelt und strategisch auf ein einziges 
spezifisches Ziel ausgerichtet ist, nämlich „Vorteil und Gewinn für die eigene Person“.   
 

Die erste Frage der Verstand-Ego-Einheit lautet aus diesem Grunde immer: vorteilhaft oder 
unvorteilhaft? Gewinn oder Verlust? Spaß oder Arbeit? Angenehm oder unangenehm? Ja oder 
nein? 

 
Exakt das ist die Primärfrage, die vor allen anderen Bewertungsmaßstäben an meine Bitte 
angelegt wird. Von dieser Beantwortung der Primärfrage hängt der weitere Verlauf des  
„Wiegeprozess“ ab, denn die Frage des „Wollens“ oder des „Nichtwollens“ hat grundsätzlich 
die höchstmögliche Priorität.  

 
Kommt die „Äußere Person“/„Verstand-Ego-Einheit“ zu einem positiven Ergebnis, sprich, 
macht also die Erfüllung meiner Bitte Spaß und ist sie vorteilhaft und angenehm zugleich, so 
ist der „Wiegeprozess“ der Verstand-Ego-Einheit sofort beendet. Sie sagt sofort Ja, meiner 
Bitte wird sofort entsprochen. Eine glasklare und einfache Angelegenheit. 

 

Kommt die „Verstand-Ego-Einheit“ jedoch zu einem negativen Ergebnis, dann macht die 
Erfüllung meiner Bitte keinen Spaß, wäre unvorteilhaft oder gar unangenehm oder – 
schlimmer noch – bedeutete ehrenamtliche, möglicherweise sogar harte Arbeit ohne jegliche 
Bezahlung. Wie sieht dann der weitere „Wiegeprozess“ aus? Nun, der weitere 
„Wiegeprozess“ ist eine sowohl ausgeklügelte als auch tausendfach eingeübte 
Vermeidungsstrategie. Hier einige Beispiele/Lösungsansätze einer solchen 
Vermeidungsstrategie: 
 

• Ergebnis/Urteil: Ich will nicht! 
• Bin ich überhaupt zuständig für diese Aufgabe? 



 

300 

 

• Muss ich diese Aufgabe überhaupt erledigen? 
• Welchen Ausweg gibt es, welche Ausreden sind plausibel? 
• Kann ich mich verweigern, wenn ja, welche Konsequenzen könnte das für mich 

haben? 
• Kann ich die Aufgabe nicht auf andere abwälzen/delegieren? 
• Verteidigung meiner Ablehnung: Warum immer ich, warum nicht auch mal die 

anderen?  
• Negative Argumentation: keine Zeit, kranke Schwiegermutter, selber krank etc. 

 

Ich hoffe, dass die obige Schilderung verständlich macht, auf welch simple, aber äußerst 
effektive Entscheidungsketten die „Äußere Person“/„Verstand-Ego-Einheit“ wieder und 
wieder zurückgreift.  

 
Gut, aber was hat das mit dem Thema „Weisheit“ zu tun? Ich gebe zu, auf den ersten Blick 
rein gar nichts, denn die „Weisheit“ wurde nicht gesehen? Warum nicht? Ganz einfach, es ist 
einzig und alleine die „Äußere Person“ mit ihrer „Verstand-Ego-Einheit“, die hier ihre 
egoistischen Maßstäbe an meine Bitte anlegt. Die „Äußere Person“ ist von ihrer 
Grundkonstruktion her ein einziger „Gewinn/Verlust“-, ein „Wollen“- und „Nichtwollen“-
Mechanismus, nicht mehr und nicht weniger. Die „Äußere Person“ ist somit der mechanische 
Denker – ein Taschenrechner, der einzig Additionen und Subtraktionen durchführen kann.  

 

Jetzt komme ich zu einem extrem wichtigen Punkt, denn die folgende Behauptung meine ich 
exakt so, wie ich sie hier auch definiere, sie lautet wie folgt: 
 

Weisheit steht grundsätzlich im Gegensatz zur „Äußeren Person“ des Menschen und seiner 
Verstand-Ego-Einheit“, denn die „Weisheit“ wiegt mit nur einem einzigen Maßstab, der 
völlig gegensätzlicher Natur im Vergleich zu den Maßstäben der „Verstand-Ego-Einheit“ ist. 
Es kann und wird als Konsequenz immer nur einer handeln: Entweder, es handelt die „Äußere 
Person“/“Verstand-Ego-Einheit“ und verfolgt ihre egoistischen Primärziele, oder aber, es 
handelt die „Innere Person“, die uneingeschränkten und direkten Zugang zur „Weisheit“ hat. 
Diesen Zugang hat die „Innere Person“ durch die Fähigkeit des Fühlens und der Intuition. Das 
heißt, entweder ist das Ziel egoistischer Natur oder aber das Ziel ist der Frieden und die Liebe 
selbst. Natürlich ist nicht jede einzelne weise Handlung direkt gegen die Äußere Person 
gerichtet. Dennoch, kommt eine solche weise Handlung den Zielsetzungen der „Äußeren 
Person“ entgegen, ist dies grundsätzlich eine Ausnahme und keineswegs die Regel. 
Entscheidend ist und bleibt trotzdem nur, wer hier handelt und was das erklärte Ziel dieser 
Handlung ist.  
 

Nun, in der anfänglichen Schilderung der Reaktion auf meine Bitte tauchte die „Weisheit“ 
überhaupt nicht auf, denn die Weisheit wurde aktiv durch die „Äußere Person“ in Form der 
„Verstand-Ego-Einheit“ unterdrückt. Sie durfte ihre eigenen Maßstäbe überhaupt nicht erst an 
meine Bitte anlegen, da sie innerhalb einer solchen Systematik immer das Opfer der groben, 
lauten und egoistischen „Äußeren Person“ ist. Die „Äußere Person“ lehnt die Liebe als 
einzigen Maßstab der „Inneren Person“/Weisheit nicht nur grundsätzlich ab, sondern verhöhnt 
diesen sogar oder zieht ihn ins Lächerliche.  

 



 

301 

 

Trotzdem ist die Weisheit keineswegs chancenlos, denn sie stellt immer nur ein gut gemeintes 
Angebot an den Menschen dar, der dieses Angebot jederzeit annehmen, aber auch 
ausschlagen kann.  

 

Soviel zur Einführung zum Thema „Weisheit“. Nun zur Interpretation bzw. Wahrnehmung 
des Menschen hinsichtlich der Weisheit. Angenommen, wir sehen als Betrachter, wie eine 
Person eine besonders weise Entscheidung fällt/Handlung vollzieht. Welches Bild vom 
Gegenüber entsteht bei der Betrachtung in uns selbst? Nun, da wir sowohl die Handlung 
selber als auch den Handelnden immer untrennbar als eine feste Einheit interpretieren, 
kommen wir zwangsläufig zu dem Schluss, dass die Person, die wir beobachtet haben, eine 
weise Person ist; sie hat zumindest eine weise Handlung vollzogen, deren Zeuge wir soeben 
gewesen sind.  
 

Diese Betrachtungsweise beinhaltet jedoch einen gravierenden Irrtum, denn nicht die Person 
ist es, die hier weise handelte, sondern grundsätzlich die Weisheit selber, die durch die Person 
hindurch wirkt und handelt. Eine Person beinhaltet ja immer auch die „Äußere Person“. Exakt 
hier liegt der Fehler in der oben genannten Interpretation, denn eine Person ist niemals 
imstande, weise zu handeln, da sie grundsätzlich eine konträre Position zur Weisheit innehat. 
Vielmehr ist es so, dass die Person mit ihren Begrenzungen während einer solchen 
Handlung/Entscheidung durch die Weisheit zumindest temporär überwunden wurde.  

 
Anders formuliert: Die Person hat durch einen Lernprozess eingesehen, dass es richtig und 
notwendig ist, der Weisheit Platz zu machen. Dieses Platz- und Raumschaffen für die 
Weisheit kann einzig aus Überzeugung geschehen. der Prozess des Platzmachens bedingt eine 
aktive Willensentscheidung für die Weisheit. Jede weise Handlung setzt zwingend voraus, 
dass die Person – einmal umgangssprachlich gesagt – „die Klappe hält“. Doch wie, auf 
welche Art und Weise vermag die Weisheit die „Person“ mit ihren starren Zielsetzungen zu 
überwinden? Warum macht die Person plötzlich Platz und gibt einzig der Weisheit den 
Vortritt?  

 
Nun, dies geschieht durch einen kontinuierlichen Lernprozess, der durch Katastrophen, 
persönliches Unglück, Krankheit, Zweifel, Ohnmacht, Schmerz, Tod oder andere Tragödien 
angestoßen wird. Durch diese Erfahrungen erfolgt eine Überprüfung/Überarbeitung der 
bisherigen Maßstäbe, die bei jeder einzelnen Entscheidungsfindung bisher angelegt wurden. 
Es gibt keinen größeren Lehrmeister als das Scheitern. Scheitern bedeutet jedoch keineswegs 
das Ende, sondern immer auch einen Neuanfang, insofern es in einen Lernprozess mündet. Es 
ist exakt dieser Lernprozess, der die alten egoistischen Maßstäbe früher oder später durch den 
einzig wahren Maßstab, die Liebe, ersetzen wird.  

 

Weisheit hat so lange keine Chance auf eine Regentschaft, solange nicht an der „Äußeren 
Person“ mit ihren egoistischen Zielsetzungen gezweifelt wird. Erst der Zweifel, also das 
aktive Hinterfragen dieser egoistischen Zielsetzungen öffnet die Türe zur Weisheit einen 
kleinen Spalt weit. Wie in der Einleitung gesagt, fragt die Person immer nur nach Gewinn 
oder Verlust. Sie nimmt den Gewinn grundsätzlich an, vermeidet jedoch den Verlust 
konsequent.  
 

Konflikt 

 



 

302 

 

Eines Tages jedoch lautet das Urteil der „Äußeren Person“ mit der „Verstand-Ego-Einheit“ 
wieder einmal Verlust/Vermeidung. Doch nun geschieht etwas völlig Unerwartetes. Denn 
plötzlich meldet sich die Weisheit zu Wort und legt völlig konträre Maßstäbe an die zu 
bewertende Sache an. Alle diese neuen Maßstäbe dienen einzig und alleine der Liebe. Aus 
diesem Grunde fasse ich diese verschiedenen Maßstäbe auch als einen einzigen Maßstab auf, 
nämlich als den Maßstab der Liebe. Der Zweifel und das Hinterfragen waren es, die es der 
Weisheit erlaubten, ihre Stimme zu erheben. Die „Äußere Person“/„Verstand-Ego-Einheit“ 
will davon jedoch nichts wissen, sie sagt „Verlust“, „Verlust“ und nochmals „Verlust, pocht 
auf ihre Positionen. Doch die Weisheit bleibt still und ruhig; die Weisheit bietet einzig den 
Maßstab der Liebe und weist aktiv auf höhere Zielsetzungen hin. An diesem Punkt kommt es 
zum offenen Konflikt. Der Ausgang dieses Konflikts setzt bereits das Endergebnis jeder 
potenziellen Handlung fest. Vor dem Wandel des Menschen vom Egoisten hin zur Weisheit 
steht immer das Scheitern, auf welches früher oder später der Konflikt folgen wird. Dieser 
Konflikt bedeutet eine Zwischenlösung. Man könnte auch sagen: „nicht ganz dies“ und „nicht 
ganz das“ – von beidem etwas. 

 

Wie ich bereits sagte, stehen vor jeder Handlung immer der Gedanke und/oder das Gefühl. 
Beides bildet zusammen eine komplexe Form höherer Art. Während jeder einzelnen 
Entscheidungsfindung werden unzählige dieser Formen zur Auswahl gestellt, jedoch kann 
und muss die Entscheidung für nur eine Form gefällt werden. Diese ausgewählte Form legt 
zwingend das Endergebnis der potenziellen Handlung fest, denn die Handlung selber wird 
quasi in die Form des Gedankens/Gefühls hineingegossen. 
 

Wie die Form, so auch die Handlung! 

 
Setzt sich nun innerhalb des oben beschriebenen Konflikts die Weisheit gegen die „Äußere 
Person“ durch, so generiert dies eine weise Handlung/Entscheidung. Die Äußere Person hat 
nur insofern etwas damit zu tun, als der Betrachter den handelnden Menschen mit seiner 
Handlung identifiziert, was jedoch falsch ist. Weisheit ist niemals integraler Bestandteil der 
Person, trotzdem entspricht die Weisheit grundsätzlich der wahren Natur unseres Wesens. 
Dazu später mehr.  

 
Mittelalter. Ein Landvogt folgt der Einladung seines Königs. Der König gilt überall im Lande 
als weiser Mensch, der sich niemals aus der Ruhe bringen lässt. Während seines 10-tägigen 
Aufenthalts bei Hof kann sich der Landvogt selber von der „Weisheit“ des Königs 
überzeugen. Ja, ruhig, besonnen, ausgewogen, überlegt und menschenfreundlich erscheinen 
die Handlungen und Entscheidungen des Königs. Der Landvogt fährt somit nach 10 Tagen 
wieder nach Hause und berichtet allen Dorfbewohnern von der „großen Weisheit“ ihres 
Königs.  

 

Was der Landvogt jedoch nicht weiß: Noch am Abend seiner Abreise hat sich der König 
vertreten, ist eine steinerne Treppe hinuntergefallen und hat sich dabei diverse Platzwunden, 
Prellungen sowie einen offenen Beinbruch zugezogen. Am gleichen Abend kam ein Bote mit 
der Nachricht, dass sein Sohn im Krieg gefallen ist. Als das Abendessen gereicht wurde, 
platzte dem König der Kragen – „So eine Schweinerei!“. Wutentbrannt warf er daraufhin den 
Essenstisch mit allen Speisen um. Der Grund: Ihm schmeckte das Essen nicht. Als 
Konsequenz ließ er den Koch und alle Mägde, die an diesem Abend in der Küche arbeiteten, 
foltern und anschließend bei lebendigem Leibe verbrennen.  



 

303 

 

 

Wo bitte ist sie nun hin, die „weise Person“? 

 
Ein weiteres kurzes Beispiel: Ein sogenannter „wirklich weiser Mensch“ vollbringt 1598 
„vollkommen weise Handlungen und Entscheidungen“. Die Menschen sehen in ihm einen 
„großen Weisen“. Seine 1599 Handlung besteht leider darin, mit einer 1,90 Meter großen, 
hübschen, vollbusigen, langhaarigen Blondine Ehebruch zu begehen.  

 

Wo ist er nun hin, der „große Weise“?  
 

Was ist er denn nun: ein „großer Weiser“ oder einfach nur ein „kleiner dummer Mensch“? 
Nun, in einem solchen Fall zerspringt die makellose und kristallene Skulptur der Weisheit in 
tausend kleine und spitze Scherben, die den Menschen unweigerlich verletzen werden, denn 
tief ist ein solcher Fall; hart ist somit auch der Aufprall, der unweigerlich auf den temporären 
Verlust der Weisheit folgen wird. Je größer der Verlust der Weisheit, identisch mit der 
Rückkehr der „Äußeren Person“ bzw. mit dem Wiedererstarken der „Verstand-Ego-Einheit“, 
desto größer und nachhaltiger der Schmerz. 

 
Ein solcher Verlust bzw. Bruch mit der Weisheit muss jedoch nicht zwangsläufig erfolgen. Es 
ist durchaus möglich, der Weisheit eine lebenslange Regentschaft zu ermöglichen. Wichtig 
ist, Folgendes zu erkennen: Für jede weise Entscheidung/Handlung ist es immer zwingend 
notwendig, ein Stück der Person in Form der „Verstand-Ego-Einheit“ aufzugeben oder, besser 
gesagt, zu opfern. Weisheit und „Äußere Person“ sind wie Licht und Dunkelheit, beide 
können nicht gleichzeitig nebeneinander existieren, einer von beiden muss dem anderen stets 
weichen. 

 
Eine Äußere Person wird sich niemals für eine Handlung entscheiden, die für sie selber 
schädlich ist, bzw. negative Konsequenzen nach sich zieht. Die Weisheit hingegen ist sehr 
wohl dazu befähigt, denn sie prüft einzig, ob das Ziel der potenziellen Handlung ihrer eigenen 
Natur entspricht oder nicht. Die Weisheit nimmt durchaus den persönlichen Nachteil in Kauf 
und akzeptiert diesen, ohne diesbezüglich überhaupt eine Bewertung zu generieren, denn sie 
handelt immer nur für ihre eigene Quelle.  

 

Weisheit ist niemals eine „Äußere Person“, noch ist eine „Äußere Person“ jemals weise. Denn 
die Weisheit ist völlig autark. Eine „Äußere Person“ ist immer begrenzt, die Weisheit 
hingegen immer unbegrenzt. Trotzdem sucht und findet die Weisheit einen direkten Weg 
durch die Begrenztheit der „Äußeren Person“, um durch diese zu wirken. Anfangs besteht, 
wie zuvor gesagt, eine Art von Balance zwischen der Äußeren Person und der Weisheit. 
Innerhalb des Lernprozesses setzten sich sowohl die „Äußere Person“ als auch die Weisheit 
abwechselnd bei der Entscheidungsfindung durch. Die Weisheit hat jedoch immer die 
Funktion des Lehrers inne, und diese Funktion des Lehrers dient einzig der „Erhöhung allen 
Seins“.  
 

Genauso, wie im Normalfall die „Verstand-Ego-Einheit“ den Menschen regiert, genauso 
versucht die „Weisheit“, konsequent diese Fesseln der „Verstand-Ego-Einheit“ zu lösen. Es 
ist also nicht verwunderlich, dass sie dabei auf heftigen Widerstand der „Äußeren 
Person“/„Verstand-Ego-Einheit“ trifft. Erst das Erkennen der totalen Sinnlosigkeit der 
Handlungen der „Verstand-Ego-Einheit“, die nur auf persönlichem Vorteil und materiellen 



 

304 

 

Besitz ausgerichtet sind, verhilft der Weisheit zu ihrer wahren Stärke. Diese Stärke der 
Weisheit wird automatisch zum Nachteil der „Äußeren Person“ mit der „Verstand-Ego-
Einheit“. Die „Verstand-Ego-Einheit“ weiß, dass sie von der „Weisheit“ erwischt und  ertappt 
wurde, ihr Betrug ist aufgeflogen, alle ihren leeren Handlungen wurden von der Weisheit 
sofort durchschaut. Aus diesem Grunde versucht die „Verstand-Ego-Einheit“ bis zuletzt, 
diesen Mangel unter allen Umständen zu verbergen/verschleiern.  

 

Jeder Mensch kann sich jederzeit für wie auch gegen die Weisheit entscheiden. Insofern ist 
der Mensch völlig frei in seiner Entscheidung, für die er auch allein die volle Verantwortung 
zu tragen hat.  
 

Nun, Anfangs kommt vielleicht auf 160 Entscheidungen, die zugunsten der „Verstand-Ego-
Einheit“ gefällt werden, nur eine einzige Entscheidung, die zugunsten der Weisheit gefällt 
wird, aber, die Weisheit in der Funktion des Lehrers versucht beharrlich, seinen Schüler dazu 
zu bewegen, ihr mehr und mehr Entscheidungsfreiheit einzuräumen. Es ist völlig offen, ob 
dies geschieht oder nicht; diese Entscheidung fällt einzig und alleine jeder Mensch für sich 
alleine. Es ist wichtig hervorzuheben, dass die Weisheit dem Menschen nur Gutes tun will, 
denn sie selber dient nur ihrer eigenen Quelle, die wiederum selber das erklärte Ziel der 
Weisheit ist. Beide, Quelle und Ziel, Ziel und Quelle stehen in einer extrem dynamischen 
Beziehung. Die Erklärung hierzu erfolgt im weiteren Verlauf des Kapitels.  

 
Angenommen, der lernende Mensch bevorzugt mehr und mehr die Weisheit, immer häufiger 
fällt er nun Entscheidungen, die der Weisheit entsprechen. Was sind die Konsequenzen? Nun, 
durch dieses konsequente „Training“ wird der Zugriff auf die Weisheit immer leichter, 
obwohl auch in dieser Formulierung wieder ein Fehler liegt, denn präzise gesagt wird es der 
Weisheit durch dieses Training immer leichter gemacht, durch die Mauern der „Äußeren 
Person“ hindurch zu wirken. 

 
Ab einem bestimmten Zeitpunkt entfällt der gesamte mechanische Bewertungsmechanismus 
der Person hinsichtlich dessen, ob etwas der Person förderlich ist oder nicht. Stattdessen wird 
nur noch die Weisheit gefragt, welches die einzig wahre Entscheidung ist, die es zu fällen gilt. 
Oder, wiederum anders formuliert, da die Äußere Person nicht mehr gefragt wird, liefert die 
Weisheit automatisch und mühelos die richtige Antwort für jede potenzielle 
Aufgabenstellung.  

 

Das heißt jedoch nicht automatisch, dass nun alle Ergebnisse, die diese weisen Handlungen 
nach sich ziehen, in irgendeiner Weise perfekt wären, denn auch auf weise Handlungen 
können konträre Ergebnisse folgen. Aber das Einzige, was wirklich zählt, ist die Intention, das 
angestrebte Ziel, das der Handlung selber zugrunde lag. Die Ergebnisse selber sind somit an 
sich völlig uninteressant, wie auch immer diese Ergebnisse sein mögen. Die Intention, die der 
Handlung zugrunde lag, wird jedoch in der „seienden Ganzheit“ ewigen Bestand haben.   

 

Einladungen der Weisheit/Besuch der Weisheit 

 
Nun, da es verschiedene Perspektiven oder Sichtweisen gibt, sind beide Formulierungen der 
Zwischenüberschrift, die ich im Folgenden verwende, im Prinzip richtig.  

 



 

305 

 

In der Geschäftswelt beispielsweise erhält der sehr gute Stammkunde, der regelmäßig im 
Stammgeschäft als Kunde große Mengen abnimmt, früher oder später Sonderkonditionen oder 
andere Ver- und Begünstigungen wie niedrigere Preise, Rabatte, kostenlosen Leihwagen etc. 
Damit meine ich weder Vetternwirtschaft oder Klüngel noch Korruption. 

 

Was aber hat diese Feststellung mit der Weisheit zu tun? Gibt es hier gar auch Rabatte oder 
Sonderkonditionen? Nun, wer permanent der Weisheit den Vortritt vor der „Äußeren Person“ 
einräumt, wird unweigerlich die verschiedensten Vergünstigungen erhalten, denn 
unzweifelhaft folgen diese Vergünstigungen solchem Handeln automatisch. Diese 
Vergünstigungen sind beispielsweise Glück (damit meine ich konstantes, unveränderliches 
Wohlbefinden), Zufriedenheit, Ruhe, Ausgeglichenheit und tiefen Frieden, um nur einige 
aufzuzählen. 
 

Wird der Weisheit konsequent der Weg geebnet, indem die „Äußere Person“ mit ihren 
materiellen Zielen und Handlungsvorgaben im Hintergrund entschwindet, passiert Folgendes: 

 

• Es kommt zu einer ersten Einladung, die durch die Weisheit ausgesprochen wird. 
• Aus einer anderen Perspektive heraus formuliert: Man erhält Besuch von der 

Weisheit. 
 

Beide Formulierungen beziehen sich jedoch auf ein und dieselbe Sache. Sie entsprechen einer 
wohlwollenden und liebevollen Geste der Weisheit, die sich direkt an die gegenwärtig allein 
regierende und damit alleine entscheidende Instanz im Menschen wendet: an die „Innere 
Person“ mit ihren Fähigkeiten des Fühlens, der Intuition und der Liebe. Es ist sofort klar, dass 
es sich bei dieser „Einladung“ bzw. diesem „Besuch“ um ein wichtiges Ereignis handelt.  

 

Es ist so, dass die Weisheit mit ihrer „Einladung“, bzw. dem „Besuch“ eine direkte Absicht 
verfolgt, denn sie möchte der „Inneren Person“ etwas zeigen, möchte sie aktiv zu einer 
Handlung bewegen.  

 

Obwohl, wie bereits oben gesagt, diese „Einladung“ bzw. der „Besuch“ sehr wohlwollend und 
liebevoll ist, kommt man dieser Einladung erst einmal nicht nach. Nun, warum nicht? Ganz 
einfach: Es gibt eine Bedingung. Es ist zwar nur eine einzige Bedingung, aber, es ist sehr 
schwer bzw. erst einmal völlig unmöglich, dieser Bedingung ohne Weiteres nachzukommen. 
Die Bedingung ist – um es abzukürzen – Folgende: Um den „Besuch“ zuzulassen bzw. der 
„Einladung“ nachkommen zu können, muss etwas zurückgelassen werden. Das, was 
zurückgelassen werden muss, ist nicht mehr, aber auch nicht weniger als die „Äußere Person“ 
selbst. 
 

Natürlich weiß und fühlt man an diesem Punkt bereits sehr deutlich, dass die „Äußere Person“ 
nur eine aufgesetzte Illusion ist, man weiß und erkennt die zahllosen Fehler, Irrtümer und 
Fehlinterpretationen. Man weiß um die Begrenztheit, kennt die Enge der „Äußeren Person“ 
mit all ihren Werturteilen/Vorurteilen und Meinungen. Eine „Äußere Person“ hat 
grundsätzlich Angst, ganz egal wovor – sei es Krankheit oder Tod, Armut oder Verlust usw. 
Aber selbst noch so viele Nachteile können eines nicht so schnell aufwiegen: Man hat über all 
die Jahre seine eigene „Äußere Person“ sehr lieb gewonnen, so fehlerhaft, klein, schwach, 
unzulänglich und unzureichend sie auch sein mag. Exakt das ist der Grund aller Gründe. Man 
liebt und mag die eigene „begrenzte Person“, schließlich ging man doch zusammen durch 



 

306 

 

Dick und Dünn, hat so vieles erlebt und gesehen. Festhalten. Man hält an der begrenzten 
„Äußeren Person“ fest, möchte sie behalten und einfach nicht gehen lassen. Diese Bestrebung 
ist extrem stark, und das meine ich auch exakt so, wie ich es sage – schließlich geht es doch 
um mich! Man kann und will die „Äußere Person“ nicht so einfach gehen lassen.  

 

Obwohl die Wahrheit bereits fast vollständig erkannt wurde, hält man deshalb trotzdem an der 
„Äußeren Person“ fest. Die „Äußere Person“ tut ihr Übriges. Sie fleht: „Bleib bitte bei mir, 
lasse mich nicht los!“ Es ist in der Tat so, als würde die „Äußere Person“ direkt über einem 
tiefen Abgrund hängen und einzig durch die Hand der „Inneren Person“ festgehalten. 
Dahinter die Weisheit mit der liebevollen, jedoch dringlichen und eindeutigen Aufforderung, 
diese „Äußere Person“ los- und damit fallen zu lassen. Wieder fleht die „Äußere Person“: „Du 
magst mich doch!“, „Du brauchst mich doch!“ 
 

An diesem Punkt kommt es erneut zu einer Hilfestellung durch die Weisheit selber, denn die 
Weisheit ermöglicht dem Menschen eine bisher nie erlebte Perspektive auf seine eigene 
Person: Jeder Mensch interpretiert sich fortwährend aus sich selber heraus, er macht sich 
quasi Gedanken über sich selbst – aus sich selbst heraus – und versucht, aus diesem Prozess 
des Denkens und Interpretierens heraus ein realistisches und zugleich objektives Bild von sich 
selber zu generieren. Dies ist jedoch nicht möglich, der Versuch wird zwangsläufig scheitern. 
Denn das Bild des Menschen von sich selber ist immer nur ein Zerrbild, mehr nicht. Das liegt 
daran, dass aus einer subjektiven Position heraus kein objektives Bild gesehen werden kann. 
Trotzdem hat jeder Mensch in irgendeiner Weise ein eigenes Bild von sich selber, wie auch 
immer dieses Bild von sich selber gestaltet ist oder aussehen mag.  

 
Bei der Hilfestellung durch die Weisheit handelt es sich jedoch um eine Selbstbetrachtung des 
Menschen von einer Position aus, die außerhalb der eigenen Person liegt. Die Weisheit 
ermöglicht dem Menschen praktisch den Blick auf sich selber aus der Perspektive des 
neutralen Beobachters. Hierbei geht es nicht um eine Art optische Betrachtung, sondern um 
einen vollständigen Blick auf die „Äußere Person“, vollständig und ganzheitlich in jeder 
Beziehung. Aus dieser Perspektive heraus besteht keinerlei direkte Beziehung mehr zwischen 
der „Äußeren“ und der „Inneren Person“, denn diese direkte Beziehung wurde temporär 
aufgehoben.  

 
Diese Perspektive fördert immer zwei Ergebnisse zu Tage. Zum einen ist das Erkennen der 
Wahrheit ein Schlag mitten ins Gesicht, die Dimension des Schocks ist unbeschreiblich. Es ist 
das Erkennen des ultimativen Irrtums, denn es wird sofort erkannt, dass die „Äußere Person“ 
sowie das fest geglaubte Selbstbild von der eigenen Person nichts weiter waren als Ideen, 
Träume, Irrtümer und Illusionen. Diesem ersten Ergebnis folgt sofort das zweite: Es ist 
grenzenlose Erleichterung, denn auf den Schock des Irrtums, der aus dem Erkennen des 
Irrtums hervorgeht, folgt automatisch die grenzenlose Erleichterung, die direkt aus dem 
Erkennen der Wahrheit entspringt. Dem Erkennen des Irrtums folgt sofort der Schmerz, doch 
ist der Irrtum erkannt, folgt automatisch die Wahrheit mit der grenzenlosen Erleichterung. 
Das falsche „Ich“ geht, das wahre Wesen wird erkannt. 

 

Exakt das ist der Moment, in dem die „Innere Person“ die Hand öffnet und die „Äußere 
Person“ fallen lässt. Dieser Moment ist der schwierigste Moment des gesamten Lebens, denn 
in diesen Bruchteil eines Momentes stirbt die „Äußere Person“, und sie stirbt wirklich – für 
immer!  



 

307 

 

 

Doch mit dem Tod der „Äußeren Person“ wurde automatisch die Voraussetzung erfüllt, um 
die Einladung der Weisheit anzunehmen bzw. den Besuch tätigen zu können. Was für ein 
Besuch! Obwohl ich ja eingangs sagte, dass die Weisheit autark ist, so hat sie dennoch eine 
Quelle, etwas, das ihr zugrunde liegt. Daher ist die Weisheit auch nicht alleine gekommen, 
sondern hat etwas mitgebracht: die Liebe.  

 
Die Weisheit ist vor allem eins: ein Diener der Liebe. Weisheit fungiert vor allen Dingen als 
eine Art Bewegungsmittel auf geistiger Ebene, sie leitet und führt die Menschen auf direktem 
Wege zur Liebe selbst. Weisheit ist somit der Lehrer des Weges zur Liebe, dem Ziel allen 
Seins. Weisheit ist das Kind der Liebe, was der Mutter-Kind-Beziehung auf höherer Ebene 
entspricht. In der „seienden Ganzheit“, in der keinerlei Trennungsmerkmale existieren, ist 
alles durch den Verstand getrennt Gedachte in Liebe untrennbar vereint. Alles getrennt 
Gedachte entspringt einzig dem denkenden Verstand, der durch Denkprozesse das Fühlen, das 
dem wahren Wesen des Menschen entspricht, verstellt, verzerrt, entstellt und verbiegt.   

 

Von dieser Liebe und Weisheit ist kein Mensch in Wahrheit verschieden. Die Verschiedenheit 
davon basiert auf einem „neutralen Gewahrsein“, das als eine Art „neutraler Hintergrund“ 
fungiert. Die Unbegrenztheit dieses Hintergrundes bedarf jedoch für die Erfahrung unseres 
alltäglichen Lebens einer Begrenzung. Diese Begrenzung wird durch den Verstand evoziert, 
der Verstand ist quasi ein Reduzierstück für das „Unbegrenzte“, er ist der illusionäre 
„Unterteiler“ des in Wahrheit „Unteilbaren“.  
 

Somit unterstelle ich Folgendes: Die wahre Natur unseres Seins entspricht einzig und alleine 
der „seienden Liebe“ in Form der „seienden Ganzheit“.  

 
Aus der Perspektive des Menschen heraus haben wir grundsätzlich die Möglichkeit, in der 
Meditation, Kontemplation oder Innenschau dieses „neutrale Gewahrsein“ zu erfahren. Wir 
erfahren es, wenn die Sinnestätigkeit und das Denken keine Inhalte produzieren oder wir aber 
darauf in keiner Weise reagieren.  

 
Aber auch im Wachzustand existiert dieses „neutralen Gewahrsein“. Ebenso neutral können 
wir jeder einzelnen Handlung begegnen. Auf dieser neutralen Oberfläche jedoch müssen wir 
uns entscheiden: Entweder, unsere „Äußere Person“, die starr auf den Körper fixiert ist und 
deren Ziele einzig egoistischer Natur sind, fällt diese Entscheidung, oder aber, wir fällen eine 
Entscheidung durch unsere „Innere Person“, deren Ziele einzig der Weisheit und der Liebe 
dienen.  

 

Nur eines von beiden entspricht jedoch der wahren Natur unserer Seins, denn die „Äußere 
Person“ hat ihren Bestand einzig und alleine innerhalb der Wahrnehmung, die durch den 
Verstand gefangen, zersplittert und eingekerkert ist.  
 

In Wahrheit jedoch ist jeder Mensch völlig frei, nichts kann ihn jemals vernichten oder 
begrenzen, noch wird er jemals aufhören zu existieren, es sei denn, der Mensch glaubt 
uneingeschränkt seinem eigenen Verstand. Der Mensch ist es, der stets eine Wahl trifft und 
grundsätzlich zu treffen hat: die Wahl für oder gegen sich selbst. Entweder, Du entscheidest 
Dich für die Begrenzung Deiner „Person“, oder aber, Du entscheidest Dich für die Weisheit 
und die Liebe, welche als einzige Deiner wahren Natur und Beschaffenheit entsprechen.  



 

308 

 

 

Die „Äußere Person“ ist immer eine starre und feste Struktur. Der ideale Geist jedoch ist im 
übertragenen Sinne von flüssiger Konsistenz. Das „Unbegrenzte“ ist zudem unspezifischer 
Natur, obwohl es befähigt ist, begrenzte Inhalte auf der Oberfläche des neutralen Gewahrsams 
unter Zuhilfenahme des Verstandes auf illusionärer Basis zu evozieren. Der ideale und 
gereinigte Geist ähnelt, wie bereits oben gesagt, einem flüssigen Zustand; dadurch kann dieser 
Geist jedwede Form oder Position einnehmen, er kann dies jedoch auch völlig unterlassen.  

 
Die Äußere Person jedoch entspricht ausschließlich dem erstarrten Geist – überall feste 
Positionen, harte und unbewegliche Strukturen, überall Meinungen, Werturteile, Vorurteile 
und Ansichten. Diese Positionen sind Hindernisse, Klumpen und Blockaden im Geist. 
Ähnlich wie ein Tumor verschaffen sich diese festen Positionen eine autarke Eigenexistenz 
auf illusionärer Basis. Tumore generieren teilweise eine eigene Blutversorgung, genauso 
versorgt und bestätigen sich die Äußere Person mit den festen Strukturen mit Informationen 
und Interpretationen, die sie selber für real hält.  

 

Die Grundeigenschaft des Verstandes gleicht einer Art von Gravitation/Anziehungskraft. 
Himmelskörper vergrößern sich beispielsweise durch den Faktor der Gravitation, indem sie 
kleinere Partikel anziehen, wodurch sie im Endeffekt immer größer und schwerer werden. 
Dadurch wird der weitere Prozess des Wachstums automatisch immer stärker beschleunigt. 
Genauso arbeitet der Verstand. Er ist einzig auf die Vergrößerung programmiert, er kennt 
keinerlei Tendenz zur Verkleinerung der geistigen Strukturen, sondern wächst und wächst 
immer weiter. Während dieses Wachstums verhärten die geistigen Strukturen immer mehr, 
Klumpen und Brocken bilden sich, bis eines Tages der Verstand eine einzige starre, träge 
Masse geworden ist. Es gibt nur ein einziges Gegenmittel, das diese festen Strukturen 
aufzulösen vermag. Dieses Gegenmittel ist die Weisheit. Sie kann, gleich einem riesigen 
Mörser, diese festen Strukturen zertrümmern; auch ist sie imstande, das Wachstum des 
Verstandes für immer zu beenden. Sie vermag daher sowohl den “idealen flüssigen Geist“ 
wiederherzustellen, als auch diesen Zustand aufrechtzuerhalten.   

 

Darum beseitige alle festen Strukturen, die das von Natur aus „unbegrenzte Bewusstsein“ 
gefangen halten! Wähle zwischen der Weisheit/Liebe und der „kleinen Persönlichkeit“, wähle 
zwischen der „Inneren Person“ und der „Äußeren Person“. Richtig, auch wenn Du Dich für 
die Weisheit/Liebe/Innere Person entscheidest, verbleibt Deine Existenz in der Begrenzung 
unserer äußeren Welt – daran ist auch kein Mangel zu erkennen. Das heißt, dass der Mensch 
zwischen verschiedenen Perspektiven wählen kann, er kann sowohl die fokussierte 
Einzelperspektive, als auch die Einzelperspektive innerhalb der Gesamtperspektive schauen, 
je nach Verlagerung der Bewusstseinsanteile. Trotz des Verbleibens des Menschen in der 
Äußeren Welt ist das „Unbegrenzte“ befähigt, in das „Begrenzte“ hindurch und hinein zu 
wirken. 
 

Es ist nicht verwerflich, im „Begrenzten“ zu handeln. Wichtig ist einzig, stets das Richtige zu 
tun. Gut und Böse sollte hier kein Maßstab sein, denn der einzig wahre Maßstab ist immer nur 
die Liebe selber. Daher gebe ich Dir zusammenfassend folgende Ratschläge:  

 

• Deine Handlungen sollten unbegrenzt sein und der Liebe selber dienen. 
• Alle diese Handlungen scheinen sich innerhalb der „Begrenzung“ zu ereignen. 



 

309 

 

• In Wahrheit finden diese Handlungen innerhalb des „Unbegrenzten“ statt; diesen 
Umstand erkennt jedoch nur derjenige, der die Einladung bzw. den Besuch der 
Weisheit angenommen hat. Das scheinbar „Begrenzte“ ist stets im „Unbegrenzten“ 
enthalten. 

• Wer das „Begrenzte“ sterben lässt, wird automatisch das „Unbegrenzte“ finden, 
daran besteht kein Zweifel. Dieser Automatismus ist ein universeller Schlüssel, der 
immer öffnet. Das Gute daran: Das Begrenzte kann überhaupt nicht sterben, weil 
es niemals wirklich existierte, es ist somit lediglich ein illusionärer Verlust, der 
zudem sofort durch etwas ersetzt wird, das nicht mehr, aber auch nicht weniger ist 
als das, was unserer eigenen Existenz zugrunde liegt.  

 

 

A Watschn 

 
Obwohl immer friedlich, kann ich es an dieser Stelle nicht unterlassen, eine „Watschn“ 
auszuteilen. Nun, an wen geht diese Watschn? Ganz einfach: an die Religionen. Nun, derer 
Religionen gibt es sehr viele. Meine Watschn geht konkret und exakt an die Religionen, die 
die Existenz des Menschen innerhalb seines Daseins als „mangelhaftes Wesen“ darstellen. 
Diese Darstellung des Menschen gleicht im übertragenen Sinne dem Dasein eines „Wurms“, 
deshalb habe ich exakt diesen Begriff für dieses Beispiel ausgewählt.  
 
Innerhalb dieser Religionen wird und ist der Mensch als „unvollkommenes Wesen“, sprich 
„Wurm“, ganz klar und deutlich von dem sogenannten Gott getrennt, der wiederum das 
Gegenstück zum Menschen darstellt und somit das „vollkommene Wesen“ verkörpert. Der 
Mensch als „Wurm“ ist und wird somit vollkommen von Gott getrennt; ebenso wenig ist der 
„Wurm“ jemals dazu befähigt, die gleiche Stufe wie Gott zu erreichen. In diesem Kapitel 
übernehme ich der Einfachheit halber den Begriff „Gott“, so wie er von den Religionen 
benutzt und interpretiert wird.  
 

Behauptung dieser Religionen 

 
In dieser Darstellung kann der Mensch in Form des „unvollkommenen Wurms“ einzig auf die 
Gnade und die Vergebung des „Gottes“ hoffen, um erlöst und so vor schlimmerem bewahrt zu 
werden. Gemäß dieser Sichtweise/Auslegung kann der Mensch machen und handeln wie er 
will, er ist und bleibt immer nur dieser winzige Wurm, der von Gott vollkommen getrennt 
existiert. 
 
Genau dafür gibt es von mir die Watschn, denn grotesker, verzerrter und falscher kann ein 
Bild nicht sein, ein größerer Irrtum ist praktisch nicht möglich. Gott ist hier, der Mensch ist 
dort, oben/unten, klein/groß, alles eine einzige Lüge. Natürlich, der Mensch wähnt sieht sich 
im Vergleich zu Gott vielleicht als Wurm, er denkt wie ein Wurm, handelt wie ein Wurm, 
fühlt wie ein Wurm, also hält er sich auch für einen Wurm. Als wenn das nicht schon genug 
wäre, kommen nun auch noch Religionen die da sagen: „Du als Mensch bist ein Wurm“. Was 
für eine grauenvolle Fehlinterpretation. Es ist der perfekte Irrtum. 
 
Die Wahrheit ist jedoch, es gibt gar keinen Wurm. Jeder Mensch ist und bleibt für immer die 
„seiende Ganzheit“ die von nichts und niemandem jemals getrennt sein wird. Jeder Mensch 
kann zu jedem Zeitpunkt innerhalb der Begrenzung seines Seins trotzdem wie ein „Gott“ 
handeln. Der Wurm selber existiert nur als falsche Vorstellung im Verstand, er ist nichts 



 

310 

 

weiter als eine Illusion oder eine Fehlinterpretation des Denkens, die falschen Religionen 
eingeschlossen. Solche Religionen sind mangelhafte Krücken des Irrtums, mit denen der 
offensichtlich Kranke Mensch herum humpelt, unfähig zu erkennen, dass er überhaupt gar 
nicht krank ist. Da ihm jedoch von allen Seiten eingeredet wurde er sei krank, nutzt er die 
Krücken, statt diese einfach fort zu werfen.  
 
Die Lösung ist folgende, lasse die Illusion des „Wurms“ sterben. Sage nein zur groben und 
„Äußeren Person“. Sage stattdessen Ja zur „Inneren Person“, der „Weisheit“, der „Intuition“, 
des „Fühlens“ und der „Liebe“. Du musst den „Wurm“ nicht bekämpfen, denn er existiert ja 
gar nicht, sage ja zur „Inneren Person“, dann wird diese Dich auf Deinem Weg führen.  
 
Alle Trennung bedeutet immer nur Irrtum und Verlust und Abschied, den es in Wahrheit 
niemals gab, niemals gibt und niemals geben wird.  
 
Jeder Mensch, jedes Wesen, jeder Stein, jedes Ding ist in Wahrheit das ewige strahlende Licht 
des „universellen Seins“, welches frei jeglicher Trennung unser aller Zuhause ist und auf ewig 
sein wird.  
 
Wer will angesichts dessen noch eine Krücke? 

 

 
 

 

 
 

 
 


