
 

 

313 

 

Die ungeteilte Perspektive 

Zunächst möchte ich eine Grundaussage in Bezug auf die größtmögliche Perspektive allen 
Seins treffen, die gleichzeitig auch der natürlichsten aller potenziellen Perspektiven 
entspricht: Das Bewusstsein innerhalb einer solchen Perspektive unterliegt keinerlei Grenzen, 
Spezifikationen, Beschränkungen oder anderen durch den Menschen gedachten 
Einschränkungen. Aus diesem Grund nenne ich diese Perspektive die „unbegrenzte 
Perspektive“. Dieses „unbegrenzte Bewusstsein“ ist sich seiner selbst in einer vollständigen 
und alles durchdringenden Wahrnehmung bewusst. Dies entspricht der Sichtweise der 
„unteilbaren Einheit“ aus sich selbst heraus.  

 

Abstieg in die Begrenzung 

Diese „unteilbare Einheit“ ist aufgrund seiner inhärenten und unbegrenzten Fähigkeiten dazu 
in der Lage, mittels illusionärer Trennungsfaktoren begrenzte, weil spezifische Realitäten zu 
evozieren/generieren. Diesen Prozess nenne ich Abstieg. Im Falle des Menschen geschieht 
dies erst einmal durch eine Zersplitterung/Fragmentierung der zuvor vollständigen 
Perspektive der „unteilbaren Einheit“. Diese Fragmentierung entsteht durch die aktive 
Aufspaltung der „unteilbaren Einheit“ in die unterschiedlichsten Wahrnehmungsebenen. Die 
„unteilbare Einheit“ bleibt jedoch zu jedem Zeitpunkt vollständig und wird somit durch 
diesen Prozess nicht verändert, da die Zersplitterung, wie bereits gesagt, ausschließlich auf 
illusionärer Ebene vollzogen wird. In Wahrheit wird also niemals wirklich etwas voneinander 
getrennt.  

Es ist der Verstand, der diesen Prozess der Zersplitterung evoziert, bündelt, kontrolliert und 
zielgerichtet organisiert. Einerseits zersplittert er die vollständige Perspektive in spezifische 
Perspektiven. Auf der Ebene der Begrenzung jedoch bündelt er wiederum die entstandenen 
spezifischen Wahrnehmungsebenen (Splitter/Fragmente) wie „Fühlen“, 
„Körpergefühl/Empfindungen“, „Fantasien“, „Träume“, „Gedanken“ und fügt sie zusammen.  

 

Wozu die Mühe? 
 

Erst einmal ist es wichtig zu erkennen, dass erst durch diesen Abstieg in die „Begrenzung“ 
der „getrennt existierende Beobachter“ geboren wird, der zuvor nicht existierte. Dieser 
Beobachter spielt letztlich eine alles entscheidende Rolle, denn seine Existenz auf illusionärer 
Ebene ist keineswegs ein purer Zufall, sondern ist absolut sinn- und zielgerichtet angelegt.  

 

Versuche der Begründung 
 

Erst einmal sieht das „unbegrenzte Bewusstsein“ die getrennt wahrgenommene Perspektive 
des Menschen, die einzig der vollkommen getrennten und isolierten Perspektive der 
Wahrnehmung entspricht. Aber wozu das ganze? Nun, das „unbegrenzte Bewusstsein“ ist in 
der Lage, jegliche Perspektive in einer einzigen vollständigen Sichtweise wahrzunehmen; das 



 

 

314 

 

schließt zu jedem Zeitpunkt die Perspektive des „getrennten Beobachters“ mit ein. Es sieht 
also sowohl die kleine, fokussierte getrennte Perspektive als auch die vollständige 
Perspektive. Exakt das ist der springende Punkt, denn all dies geschieht nur aus einem 
einzigen Grund. Dieser lautet: Selbsterkenntnis! 

 

Nun, warum sollte das „Unbegrenzte“ Selbsterkenntnis benötigen, bzw. warum kann sich das 
„Unbegrenzte“ nicht aus sich selber heraus erkennen?  
 

Ganz einfach: Das ist nicht möglich. Das „Unbegrenzte“ ist, praktisch gesehen, „unbegrenztes 
Schaffenspotenzial“, das jedoch keine weiteren spezifischen Positionen innehat. Da es somit 
über keinerlei Gegenüber verfügt, ist es für das „Unbegrenzte“ somit absolut notwendig, 
etwas von sich selber Getrenntes zu generieren, mit dem Ziel, sich selber definieren, 
wahrnehmen und interpretieren zu können. Diese vom „Unbegrenzten“ generierten 
„Beobachter“ fungieren somit als Spiegel. Ohne einen Spiegel wäre das „Unbegrenzte“ nicht 
befähigt, sich selber wahrzunehmen, genau so wenig, wie dies ein Mensch ohne Gegenüber 
und ohne Spiegel könnte.  

 
Die Funktionsweise des Spiegels verhält sich jedoch konträr zu der Benutzung eines Spiegels 
durch den Menschen. Sucht der Mensch beispielsweise Kleidung für den Abend aus, zieht er 
sich deshalb mehrfach um und betrachtet sich daraufhin jeweils im Spiegel. Durch das 
Wechseln der Kleidung ändert sich auch immer das Bild des Menschen von sich selber. Der 
Spiegel hingegen ist immer der gleiche! Und während der Spiegel immer gleich ist, wird das 
beobachtete Objekt permanent geändert/verändert.  

 

Das „Unbegrenzte“ hingegen ist dazu aufgrund seiner inhärenten Eigenschaften nicht 
befähigt, jedoch geht es einen anderen Weg, und zwar mit der Erschaffung des Menschen auf 
illusionärer Ebene. Wie ein einsames Kind, dass keinen Spielkameraden hat, sich im Geiste 
seine Spielkameraden erfindet und mit diesen auf der Ebene der Fantasie kommuniziert, 
erschafft das „Unbegrenzte“ die Illusion des „getrennt existenten Beobachters/Handelnden“; 
jeder einzelne Mensch ist somit ein „unterschiedlicher Spiegel“, der dem „Unbegrenzten“ 
jeweils ein anderes Bild von sich auf sich selber zurückwirft. Zudem unterliegt der Mensch 
als solch ein Spiegel der ständigen Wandlung, worauf sich auch immer das Bild verändert. Es 
ist also exakt die umgekehrte Systematik, wie sie oben in Bezug auf die Benutzung von 
Spiegeln durch den Menschen beschrieben wurde. Jeder Mensch ist somit eine einmalige 
„Maßanfertigung“ als ein solcher Spiegel des „Unbegrenzten“.  

 

Erst durch den „getrennt existenten Beobachter“, den Menschen, erhält das „Unbegrenzte“ ein 
Bild von sich selber. Dieses Bild entsteht vor dem Hintergrund von Übereinstimmung oder 
Abweichung, was exakt der Mechanik entspricht, die der Mensch in seiner winzigen 
Existenzform ebenfalls anwendet. Ein Mensch, den man von Geburt an 40 Jahre lang in 
einem Verlies gefangen gehalten hätte, würde zwar in einem Spiegel ebenfalls ein Abbild 
seiner selbst sehen können, wäre aber niemals dazu imstande, dies auch in irgendeiner Art 
und Weise zu interpretieren. Sicher, er würde etwas sehen, wüsste jedoch niemals, was er da 
sieht. Niemals wäre er imstande, sich selber mit diesem Bild zu identifizieren. Er würde das 
Gesehene nicht verstehen können.  
 

Also erhält das „Unbegrenzte“ permanent mehrere Perspektiven, darunter auch die Sicht auf 
sich selber, indem es die Erfahrung der „Begrenzung“ auf sich selber zurückwirft und somit 



 

 

315 

 

spiegelt. Aber es gibt noch eine weitere, alles entscheidende Perspektive. Diese Perspektive 
ist eigentlich noch größer als die „unbegrenzte Perspektive“, obwohl das natürlich nicht 
möglich ist und erst einmal völlig unlogisch erscheint.  

  

DIESE PERSPEKTIVE ENTSPRICHT DER ALLUMFASSENDEN PERSPEKTIVE, 
ENTSPRICHT DEM EINEN, DEM EINZIGEN MOMENT, IN DEM JEDER JEDEN UND 
ALLES SIEHT UND AUCH VOLLSTÄNDIG ERKENNT. DIES IST 
SELBSTERKENNTNIS! Diese Perspektive entsteht und besteht nur vorübergehend, exakt 
am Übergang vom Irrtum zur Selbsterkenntnis, denn nur an diesem Punkt fallen die Vielen 
zurück in das Eine, von dem sie einst ihren Anfang nahmen.  
 

Wie zuvor gesagt, kann der „getrennt existierende Beobachter“ in seiner Isolation die 
„unteilbare Einheit“ nicht schauen, obwohl dies umgekehrt permanent der Fall ist. Aber eines 
Tages wird die Trennung aufgehoben. Exakt in diesem Moment sehen sich „BEIDE“ 
innerhalb einer vollständigen Perspektive. Diese Perspektive steht unmittelbar vor der 
Rückkehr des „getrennt existierenden Beobachters“ in die „unbegrenzte Perspektive“. Das 
Erkennen des einen beendet sofort die Begrenzung des anderen. Dieser Automatismus tritt 
unweigerlich immer in Kraft, da die zuvor genannten „BEIDEN“ immer untrennbar eins sind 
und immer sein werden; trotzdem waren sie in der Wahrnehmung des Menschen „wirklich“ 
getrennt. Wenn alle sehen, stürzt das Kartenhaus des Irrtums in sich zusammen. 

 

Wo aber ist das Hindernis? 
 

Aber warum erkennen nur so wenige Menschen diese allumfassende Perspektive? Nun, einige 
Wissenschaftler haben bereits sehr weit fortgeschrittene Ideen, gehen bereits relativ weit mit 
Ihren Einschätzungen bezüglich unserer Existenz. Manche schlussfolgern, dass das Gehirn 
unsere Welt simuliert, uns selbst eingeschlossen. Dem stimme ich erst einmal zu. Wenn man 
noch weiter geht, kommt man zu dem Schluss, dass das Selbst überhaupt gar nicht existiert, 
da es ausschließlich ein Konstrukt des Gehirns ist. Dem stimme ich wiederum zu.  
 

Aber warum an dieser Stelle Halt machen, warum hier festhalten und stehenbleiben, warum 
nicht den letzten, aber alles entscheidenden Schritt gehen? Fehlt hier der Mut, die 
Entschlossenheit? Haben wir etwa Angst vor der potenziellen Frage, die vielleicht eine 
Antwort bringen könnte, mit der wir alle nicht gerechnet haben, die wir vielleicht alle lieber 
nicht hören möchten? Ist das die unüberwindbare Barriere? Gut, der Mensch denkt A, bewegt 
B und synchron werden spezifische Hirnareale aktiviert. Aber wo ist die Beweiskette? Meiner 
Meinung nach ist das „Wer-sieht-was-Problem“ zweifelsfrei lösbar, denn zu erkennen, „wer 
ich nicht bin“, führt automatisch zum Erkennen, „wer ich bin“. In Wahrheit hat der suchende 
Mensch eine „höllische Angst“ vor einer potenziellen Antwort, die ihn selber als 
Persönlichkeit und somit als „getrennt existenten Beobachter“ ausschließt, was der Mensch 
als „Nicht-Existenz“ seiner Person interpretieren würde.   

 
Aber vor der richtigen Antwort steht auch immer die richtige Frage, welche das Loslassen 
falscher Vorstellungen, des Egos einschließlich aller Meinungen sowie des Todes der 
Persönlichkeit immer einschließt. Das Persönliche muss gehen, bevor das Universelle 
gefunden werden kann. Einer von beiden muss gehen, muss zurückbleiben. Irrtum und 



 

 

316 

 

Erkenntnis können niemals gleichzeitig Bestand haben, der eine löst den anderen 
unweigerlich auf.  

 

Das Gehirn als „Verursacher“ von etwas zu sehen, ist ein weiterer Fehler der Wissenschaft, da 
hier Ursache und Wirkung verwechselt werden. Das Gehirn ist ebenso Teil der perfekten 
Inszenierung wie alles andere, das zu unserem Menschsein gehört. Lasse vielmehr die 
Inszenierung fallen, dann wirst Du automatisch die Wahrheit erkennen können. Der Mensch 
ist permanent auf der Suche nach Selbsterkenntnis. Finde denjenigen, der diese Frage stellt, 
denn derjenige, der sich zu erkennen versucht, derjenige, der fragt „Wer bin ich?“, ist immer 
ein und derselbe. Es gibt keine zwei Verschiedenen, die diese Frage stellen, auch wenn dies 
den Anschein hat.  
 

Der Sucher sowie das Ziel seiner Suche sind immer ein und dasselbe; der Mensch ist sowohl 
Frage als auch Antwort in Person, jedoch ist es schwer, dies zu erkennen, zu verstehen und zu 
begreifen. Du bist die Antwort auf Deine Existenz. Frage immer nur: „Wer es ist, der da 
sucht?“, denn das ist die ultimative Frage, die es zu stellen gilt. Das bist zwar immer nur Du 
selbst, dennoch kannst Du auf Anhieb niemals die Tragweite der potenziellen Antwort 
absehen. Um den Fragenden zu erkennen, musst Du immer auch Dich selber hinterfragen, das 
ist von enormer Wichtigkeit. Nichts ist in Wahrheit so, wie es scheint, auch wenn Du gerne 
daran festhalten möchtest. Selbsterkenntnis wird immer ohne Dich als Person stattfinden. 
Jedoch ist dies keinesfalls eine fatale Feststellung, denn auf den Schock des Irrtums folgt 
grundsätzlich immer die unendliche Erleichterung, die die Wahrheit mit sich bringt.  

 
  

  

  


