Die ungeteilte Perspektive

Zunichst mochte ich eine Grundaussage in Bezug auf die groftmogliche Perspektive allen
Seins treffen, die gleichzeitig auch der natiirlichsten aller potenziellen Perspektiven
entspricht: Das Bewusstsein innerhalb einer solchen Perspektive unterliegt keinerlei Grenzen,
Spezifikationen, Beschriankungen oder anderen durch den Menschen gedachten
Einschrinkungen. Aus diesem Grund nenne ich diese Perspektive die ,,unbegrenzte
Perspektive®. Dieses ,,unbegrenzte Bewusstsein‘ ist sich seiner selbst in einer vollstindigen
und alles durchdringenden Wahrnehmung bewusst. Dies entspricht der Sichtweise der
,unteilbaren Einheit® aus sich selbst heraus.

Abstieg in die Begrenzung

Diese ,,unteilbare Einheit* ist aufgrund seiner inhidrenten und unbegrenzten Fihigkeiten dazu
in der Lage, mittels illusionédrer Trennungsfaktoren begrenzte, weil spezifische Realitdten zu
evozieren/generieren. Diesen Prozess nenne ich Abstieg. Im Falle des Menschen geschieht
dies erst einmal durch eine Zersplitterung/Fragmentierung der zuvor vollstindigen
Perspektive der ,,unteilbaren Einheit“. Diese Fragmentierung entsteht durch die aktive
Aufspaltung der ,,unteilbaren Einheit* in die unterschiedlichsten Wahrnehmungsebenen. Die
,unteilbare Einheit* bleibt jedoch zu jedem Zeitpunkt vollstandig und wird somit durch
diesen Prozess nicht veridndert, da die Zersplitterung, wie bereits gesagt, ausschlieBlich auf
illusionérer Ebene vollzogen wird. In Wahrheit wird also niemals wirklich etwas voneinander
getrennt.

Es ist der Verstand, der diesen Prozess der Zersplitterung evoziert, biindelt, kontrolliert und
zielgerichtet organisiert. Einerseits zersplittert er die vollstandige Perspektive in spezifische
Perspektiven. Auf der Ebene der Begrenzung jedoch biindelt er wiederum die entstandenen
spezifischen Wahrnehmungsebenen (Splitter/Fragmente) wie ,,Fiihlen®,
,,Korpergefithl/Empfindungen®, ,,Fantasien®, ,, Triume*, ,,Gedanken* und fiigt sie zusammen.

Wozu die Miihe?

Erst einmal ist es wichtig zu erkennen, dass erst durch diesen Abstieg in die ,,Begrenzung*
der ,,getrennt existierende Beobachter geboren wird, der zuvor nicht existierte. Dieser
Beobachter spielt letztlich eine alles entscheidende Rolle, denn seine Existenz auf illusionirer
Ebene ist keineswegs ein purer Zufall, sondern ist absolut sinn- und zielgerichtet angelegt.

Versuche der Begriindung

Erst einmal sieht das ,,unbegrenzte Bewusstsein* die getrennt wahrgenommene Perspektive
des Menschen, die einzig der vollkommen getrennten und isolierten Perspektive der
Wahrnehmung entspricht. Aber wozu das ganze? Nun, das ,,unbegrenzte Bewusstsein‘ ist in
der Lage, jegliche Perspektive in einer einzigen vollstindigen Sichtweise wahrzunehmen; das

——————————
313



schlieft zu jedem Zeitpunkt die Perspektive des ,,getrennten Beobachters* mit ein. Es sieht
also sowohl die kleine, fokussierte getrennte Perspektive als auch die vollstindige
Perspektive. Exakt das ist der springende Punkt, denn all dies geschieht nur aus einem
einzigen Grund. Dieser lautet: Selbsterkenntnis!

Nun, warum sollte das ,,Unbegrenzte Selbsterkenntnis benétigen, bzw. warum kann sich das
,Unbegrenzte* nicht aus sich selber heraus erkennen?

Ganz einfach: Das ist nicht moglich. Das ,,Unbegrenzte* ist, praktisch gesehen, ,,unbegrenztes
Schaffenspotenzial“, das jedoch keine weiteren spezifischen Positionen innehat. Da es somit
iber keinerlei Gegeniiber verfiigt, ist es fiir das ,,Unbegrenzte* somit absolut notwendig,
etwas von sich selber Getrenntes zu generieren, mit dem Ziel, sich selber definieren,
wahrnehmen und interpretieren zu konnen. Diese vom ,,Unbegrenzten‘ generierten
,Beobachter fungieren somit als Spiegel. Ohne einen Spiegel wire das ,,Unbegrenzte* nicht
befihigt, sich selber wahrzunehmen, genau so wenig, wie dies ein Mensch ohne Gegeniiber
und ohne Spiegel konnte.

Die Funktionsweise des Spiegels verhilt sich jedoch kontrdr zu der Benutzung eines Spiegels
durch den Menschen. Sucht der Mensch beispielsweise Kleidung fiir den Abend aus, zieht er
sich deshalb mehrfach um und betrachtet sich daraufthin jeweils im Spiegel. Durch das
Wechseln der Kleidung dndert sich auch immer das Bild des Menschen von sich selber. Der
Spiegel hingegen ist immer der gleiche! Und wihrend der Spiegel immer gleich ist, wird das
beobachtete Objekt permanent gedndert/verindert.

Das ,,Unbegrenzte‘ hingegen ist dazu aufgrund seiner inhédrenten Eigenschaften nicht
befihigt, jedoch geht es einen anderen Weg, und zwar mit der Erschaffung des Menschen auf
illusionérer Ebene. Wie ein einsames Kind, dass keinen Spielkameraden hat, sich im Geiste
seine Spielkameraden erfindet und mit diesen auf der Ebene der Fantasie kommuniziert,
erschafft das ,,Unbegrenzte* die Illusion des ,,getrennt existenten Beobachters/Handelnden*;
jeder einzelne Mensch ist somit ein ,,unterschiedlicher Spiegel®, der dem ,,Unbegrenzten*
jeweils ein anderes Bild von sich auf sich selber zuriickwirft. Zudem unterliegt der Mensch
als solch ein Spiegel der stindigen Wandlung, worauf sich auch immer das Bild veridndert. Es
ist also exakt die umgekehrte Systematik, wie sie oben in Bezug auf die Benutzung von
Spiegeln durch den Menschen beschrieben wurde. Jeder Mensch ist somit eine einmalige
,MaBanfertigung* als ein solcher Spiegel des ,,Unbegrenzten®.

Erst durch den ,,getrennt existenten Beobachter®, den Menschen, erhilt das ,,Unbegrenzte* ein
Bild von sich selber. Dieses Bild entsteht vor dem Hintergrund von Ubereinstimmung oder
Abweichung, was exakt der Mechanik entspricht, die der Mensch in seiner winzigen
Existenzform ebenfalls anwendet. Ein Mensch, den man von Geburt an 40 Jahre lang in
einem Verlies gefangen gehalten hitte, wiirde zwar in einem Spiegel ebenfalls ein Abbild
seiner selbst sehen konnen, wire aber niemals dazu imstande, dies auch in irgendeiner Art
und Weise zu interpretieren. Sicher, er wiirde etwas sehen, wiisste jedoch niemals, was er da
sieht. Niemals wire er imstande, sich selber mit diesem Bild zu identifizieren. Er wiirde das
Gesehene nicht verstehen konnen.

Also erhilt das ,,Unbegrenzte permanent mehrere Perspektiven, darunter auch die Sicht auf
sich selber, indem es die Erfahrung der ,,Begrenzung* auf sich selber zuriickwirft und somit

——————————
314



spiegelt. Aber es gibt noch eine weitere, alles entscheidende Perspektive. Diese Perspektive
ist eigentlich noch groBer als die ,,unbegrenzte Perspektive*, obwohl das natiirlich nicht
moglich ist und erst einmal vollig unlogisch erscheint.

DIESE PERSPEKTIVE ENTSPRICHT DER ALLUMFASSENDEN PERSPEKTIVE,
ENTSPRICHT DEM EINEN, DEM EINZIGEN MOMENT, IN DEM JEDER JEDEN UND
ALLES SIEHT UND AUCH VOLLSTANDIG ERKENNT. DIES IST
SELBSTERKENNTNIS! Diese Perspektive entsteht und besteht nur voriibergehend, exakt
am Ubergang vom Irrtum zur Selbsterkenntnis, denn nur an diesem Punkt fallen die Vielen
zuriick in das Eine, von dem sie einst ihren Anfang nahmen.

Wie zuvor gesagt, kann der ,,getrennt existierende Beobachter* in seiner Isolation die
,unteilbare Einheit* nicht schauen, obwohl dies umgekehrt permanent der Fall ist. Aber eines
Tages wird die Trennung aufgehoben. Exakt in diesem Moment sehen sich ,,BEIDE*
innerhalb einer vollstandigen Perspektive. Diese Perspektive steht unmittelbar vor der
Riickkehr des ,,getrennt existierenden Beobachters* in die ,,unbegrenzte Perspektive®. Das
Erkennen des einen beendet sofort die Begrenzung des anderen. Dieser Automatismus tritt
unweigerlich immer in Kraft, da die zuvor genannten ,,BEIDEN‘ immer untrennbar eins sind
und immer sein werden; trotzdem waren sie in der Wahrnehmung des Menschen ,,wirklich*
getrennt. Wenn alle sehen, stiirzt das Kartenhaus des Irrtums in sich zusammen.

Wo aber ist das Hindernis?

Aber warum erkennen nur so wenige Menschen diese allumfassende Perspektive? Nun, einige
Wissenschaftler haben bereits sehr weit fortgeschrittene Ideen, gehen bereits relativ weit mit
Ihren Einschitzungen beziiglich unserer Existenz. Manche schlussfolgern, dass das Gehirn
unsere Welt simuliert, uns selbst eingeschlossen. Dem stimme ich erst einmal zu. Wenn man
noch weiter geht, kommt man zu dem Schluss, dass das Selbst iiberhaupt gar nicht existiert,
da es ausschlieBlich ein Konstrukt des Gehirns ist. Dem stimme ich wiederum zu.

Aber warum an dieser Stelle Halt machen, warum hier festhalten und stehenbleiben, warum
nicht den letzten, aber alles entscheidenden Schritt gehen? Fehlt hier der Mut, die
Entschlossenheit? Haben wir etwa Angst vor der potenziellen Frage, die vielleicht eine
Antwort bringen konnte, mit der wir alle nicht gerechnet haben, die wir vielleicht alle lieber
nicht horen mochten? Ist das die uniiberwindbare Barriere? Gut, der Mensch denkt A, bewegt
B und synchron werden spezifische Hirnareale aktiviert. Aber wo ist die Beweiskette? Meiner
Meinung nach ist das ,,Wer-sieht-was-Problem* zweifelsfrei 16sbar, denn zu erkennen, ,,wer
ich nicht bin“, fithrt automatisch zum Erkennen, ,,wer ich bin*“. In Wahrheit hat der suchende
Mensch eine ,,hollische Angst* vor einer potenziellen Antwort, die ihn selber als
Personlichkeit und somit als ,,getrennt existenten Beobachter* ausschlie3t, was der Mensch
als ,,Nicht-Existenz* seiner Person interpretieren wiirde.

Aber vor der richtigen Antwort steht auch immer die richtige Frage, welche das Loslassen
falscher Vorstellungen, des Egos einschlieBlich aller Meinungen sowie des Todes der
Personlichkeit immer einschlieft. Das Personliche muss gehen, bevor das Universelle
gefunden werden kann. Einer von beiden muss gehen, muss zuriickbleiben. Irrtum und

315



Erkenntnis kdnnen niemals gleichzeitig Bestand haben, der eine 16st den anderen
unweigerlich auf.

Das Gehirn als ,,Verursacher® von etwas zu sehen, ist ein weiterer Fehler der Wissenschaft, da
hier Ursache und Wirkung verwechselt werden. Das Gehirn ist ebenso Teil der perfekten
Inszenierung wie alles andere, das zu unserem Menschsein gehort. Lasse vielmehr die
Inszenierung fallen, dann wirst Du automatisch die Wahrheit erkennen konnen. Der Mensch
ist permanent auf der Suche nach Selbsterkenntnis. Finde denjenigen, der diese Frage stellt,
denn derjenige, der sich zu erkennen versucht, derjenige, der fragt ,,Wer bin ich?“, ist immer
ein und derselbe. Es gibt keine zwei Verschiedenen, die diese Frage stellen, auch wenn dies
den Anschein hat.

Der Sucher sowie das Ziel seiner Suche sind immer ein und dasselbe; der Mensch ist sowohl
Frage als auch Antwort in Person, jedoch ist es schwer, dies zu erkennen, zu verstehen und zu
begreifen. Du bist die Antwort auf Deine Existenz. Frage immer nur: ,,Wer es ist, der da
sucht?, denn das ist die ultimative Frage, die es zu stellen gilt. Das bist zwar immer nur Du
selbst, dennoch kannst Du auf Anhieb niemals die Tragweite der potenziellen Antwort
absehen. Um den Fragenden zu erkennen, musst Du immer auch Dich selber hinterfragen, das
ist von enormer Wichtigkeit. Nichts ist in Wahrheit so, wie es scheint, auch wenn Du gerne
daran festhalten mochtest. Selbsterkenntnis wird immer ohne Dich als Person stattfinden.
Jedoch ist dies keinesfalls eine fatale Feststellung, denn auf den Schock des Irrtums folgt
grundsétzlich immer die unendliche Erleichterung, die die Wahrheit mit sich bringt.

316



