
 

 

335 

 

Richtige Unterscheidung 

Zwischen welchen Dingen soll hier richtig unterschieden werden? Nun, grundsätzlich 
zwischen zwei kontroversen Bestrebungen: Die eine Bestrebung ist ganz klar auf die 
permanente Vergrößerung der Person gerichtet. Es wird angestrebt, eine mächtige, starke und 
unerschütterliche Person zu kreieren. Auf der anderen Seite liegt die Bestrebung, die Person 
als Konstrukt zu untersuchen und zu hinterfragen, mit dem Ziel, die Gesamtheit allen Seins, 
und zwar abseits einer Person, gemäß ihrer wahren Natur zu schauen.  

 
Dieses Kapitel über die richtige Unterscheidung ist meiner Meinung nach von großer 
Wichtigkeit, weil gerade an dieser Stelle die meisten und schwersten Fehler entstehen können.  

 

In den Lehren, Religionen und Weisheitsschriften wird der Mensch, der Selbsterkenntnis 
erlangt, sprich, die Wahrheit erkannt hat, als Meister, Yogi, Erleuchteter etc. bezeichnet. 
Bildhafte Darstellungen innerhalb dieser Lehren/Schriften sprechen meist von „steilen 
Pfaden“, „großen Hindernissen“, „steilen Berghängen“, „schwierigen Wegen“ etc., die 
natürlich alle unter großen Strapazen, Anstrengungen und Qualen überwunden werden 
müssen, um eben das Ziel, die Selbsterkenntnis, erreichen zu können. Auch ich habe 
innerhalb meines Manuskripts das ein oder andere Mal von einem solchen Weg gesprochen. 
Teilweise sind solche bildhaften Schilderungen einfach das Mittel der Wahl, andererseits 
besteht natürlich stets die Gefahr, dass diese Beschreibungen allzu wörtlich genommen 
werden.  
 

Was ist damit gemeint, wo liegt diese Gefahr? Nun, Gemäß solcher Lehren/Schriften sind die 
Yogis, Meister oder Erleuchteten die Bezwinger des steilen Pfades, die Bezwinger des steilen 
und hohen Berges, sie alle sind die Sieger und Überwinder aller Hindernisse. All diese 
Begrifflichkeiten verleiten den normalen Menschen innerhalb seiner Sichtweise zur 
Betrachtung der Yogis, Meister oder Erleuchteten als Übermenschen mit großer Stärke, 
großer Kraft und absoluter Unaufhaltsamkeit. Sie erscheinen dem normalen Menschen somit 
als eine Art Supermann, Held oder Anführer. Der normale Mensch schlussfolgert, dass genau 
diese Größe und Stärke Ursache für die Unerschütterlichkeit der Yogis, Meister und 
Erleuchteten ist. Eine solche Schlussfolgerung ist jedoch vollkommen falsch, vielmehr ist 
exakt das Gegenteil der Fall. Die wahre Kraft und Stärke der Yogis entspringt einzig und 
alleine der Erkenntnis, sprich dem Wissen, dass es in Wahrheit gar keine Person, kein Ich-
Konstrukt gibt. Statt also zu versuchen, größer und stärker zu werden, sollte genau das 
Gegenteil angestrebt werden. Damit meine ich jedoch nicht die Zerstörung der 
Person/Persönlichkeit, denn die Zerstörung der Person/Persönlichkeit ist aus zwei Gründen 
überflüssig. Grund eins: Der Versuch, die Person/Persönlichkeit zu zerstören, vergrößert diese 
auf illusionärer Basis. Grund zwei: Es ist nicht möglich, die Person/Persönlichkeit zu 
zerstören, da eine solche niemals wirklich entstanden ist.  
 

In Wahrheit sind zudem das Fühlen, die Intuition und die Liebe über alle Maßen stark, 
während die vermeintliche Stärke, Kraft und Macht in den rohen Formen über alle Maßen 
schwach ist. Erlangt der Mensch Selbsterkenntnis mittels der Intuition, der Liebe und des 
Fühlens, so generiert diese Selbsterkenntnis bildlich gesehen ein massives Erdbeben. Es ist 
eine einzige massive Schockwelle dicht unter der Erdoberfläche; diese ist jedoch so stark, 
dass an der Oberfläche des Geistes kein einziges Denk-/Gedankengebäude unbeschadet 



 

 

336 

 

diesen Erdstoß übersteht. Dies bedeutet grenzenlose Freiheit, da die zerstörten Denk-
/Gedankengebäude nicht wieder aufgebaut werden. 

 

Ein Beispiel für eine solche falsche Perspektive: Nach meiner umfangreichen Handgelenks-
Operation habe ich monatelang extrem starke Schmerzen gehabt. Da ich eine Allergie gegen 
fast alle Schmerzmittel habe, habe ich gar nichts gegen die Schmerzen eingenommen, auch 
nicht während der über 100 Krankengymnastik-Termine. Mit der Zeit habe ich gelernt, mit 
diesen permanenten Schmerzen umzugehen; immer besser konnte ich die Schmerzen 
zulassen, sie tolerieren. Ich habe ganz genau hin gefühlt, habe nicht versucht, mit abzulenken. 
Irgendwann stellten die Schmerzen einfach kein wirkliches Problem mehr dar, auch wenn 
mitunter sehr starke Schübe auftraten. Wozu nun diese Geschichte? Ganz einfach, es geht 
darum zu schauen, wer diese Geschichte nun wie interpretiert. Was macht die Verstand-Ego-
Einheit nun aus diesen oben genannten Fakten? Ganz klar, sie erfindet eine Heldengeschichte 
– ich natürlich in der Rolle des Superhelden, als der große Überwinder heftigster Schmerzen. 
In solchen Geschichten tauche ich mit meinem Schwert auf und vernichte mit einem einzigen 
mächtigen Hieb die Schmerzen. Oder aber, als Überwinder des Gipfels, steige ich mühelos 
einfach über die Schmerzen hinweg, als wären sie gar nicht da. Wie auch immer, die 
Verstand-Ego-Einheit erzählt immer eine Geschichte vom Sieger über das Besiegte, vom Ego 
als Superhelden. Eine tolle und unterhaltsame Darstellung – leider ist sie jedoch erfunden und 
erlogen. Warum? Der Schmerz wurde keineswegs besiegt, vernichtet oder zerstört/zersplittert. 
Im Gegenteil, er wurde bedingungslos angenommen, vollkommen akzeptiert, er wurde weder 
bewertet noch interpretiert. Ich habe den Schmerz einfach nur beobachtet und zugelassen 
vorbehaltslos und ohne Einschränkung. Nur durch diese Systematik verlor der Schmerz seine 
Wirkung; die Geschichte vom Helden oder vom Krieg gegen den Schmerz hat die Verstand-
Ego-Einheit lediglich erfunden und nachgeschoben. Wird dieser Irrtum nicht erkannt, führt 
eine solche Betrachtungsweise geradewegs in die Irre. Jede Heldengeschichte ist falsch, da 
auch der größte Held eines Tages fallen wird.  

 

Egal wie groß oder stark ein Mensch auch sein mag, er wird unweigerlich altern und 
erkranken, und er wird fallen, das ist absolut sicher. Aus diesem Grunde ist alles Streben nach 
plumper Stärke ein fataler Irrtum. Wahre Unerschütterlichkeit resultiert einzig aus der 
Selbsterkenntnis, dem Erkennen seiner selbst. Die Konsequenz dieser Aussage, wenn richtig 
erkannt, führt immer zu einer gewaltigen Schockwelle im Fühlen, die das Denken nachhaltig 
erschüttert, denn in Wahrheit kannst Du nichts erreichen, was Du bereits von Natur aus warst, 
bist und immer sein wirst.  
 

Fragt mich jemand beispielsweise: „Soll ich den Jakobsweg gehen?“, so gibt es diesbezüglich 
zwei Aussagen, die ich machen möchte. Erstens: Für die Selbsterkenntnis ist dem Menschen 
alles nützlich, was die Aufmerksamkeit von den äußeren Dingen abzieht und stattdessen die 
Aufmerksamkeit in der Wahrnehmung nach innen lenkt, also eine Umkehrung hinsichtlich 
der Fokussierung/Zentrierung von den materiellen auf die geistigen Dinge herbeiführt. Somit 
kann ich den Jakobsweg in dieser Hinsicht durchaus gutheißen. Aber jeder Yogi, Meister oder 
Advaita-Lehrer (Lehrer der Nicht-Dualität) muss solche Versuche der Selbstfindung immer in 
zweiter Instanz degradieren! Warum? Ganz einfach, der Jakobsweg, um beim Beispiel zu 
bleiben, ist durchaus eine nützliche Sache; als Weg mit dem erklärten Ziel der 
Selbstfindung/Selbsterkenntnis jedoch ist er völlig überflüssig, da ein unnötiger Umweg.  

 
Es gilt immer die Fragen zu stellen: „Wer sucht hier wen und warum?“, „Wer ist der 
Suchende, und was kann dieser Suchende finden?“, „Was oder wen hat der Suchende denn 



 

 

337 

 

verloren?“ Das sind in Wahrheit die alles entscheidenden Fragen, alles andere ist unwichtig. 
Noch mächtiger ist jedoch eine andere kurze und unscheinbare Frage, die imstande ist, alles 
darüber liegende völlig zu erschüttern. Frage Dich doch einfach: „Wurde in Wahrheit 
überhaupt etwas verloren?“ Wozu soll der Mensch den Jakobsweg gehen, wo er sich doch nur 
selber erkennen und schauen muss? In einem einzigen Moment vermag jeder Mensch zu 
schauen, was in zehn Jakobswegen von dreizehn Jahren Dauer nicht gesehen werden kann. 
Wieder einmal liegt der Fehler einzig im Geiste. Der Mensch ist zu jedem Zeitpunkt das 
vollständige Wesen. Für diese Erkenntnis sind weder Bewegung noch andere körperliche 
Anstrengungen notwendig.  

 

Der Suchende ist wieder einmal nur das geistige Konstrukt, in Wahrheit wurde nie etwas 
verloren, was der Mensch ausgerechnet im Außen wiederfinden könnte. Gefangen in diesem 
Rätsel stolpert er nun ruhelos und ziellos im Außen umher, obwohl er in Wahrheit selber das 
Ziel seiner Suche ist. Der Mensch ist nicht in der Lage, sich von sich selber, d. h. seinem 
wahren Wesen, zu trennen, denn das wäre eine groteske Idee. Es handelt sich vielmehr um 
den Aspekt des Vergessens, des Verlierens der Erinnerung an sich selbst. Der Mensch hat sein 
wahres Wesen aus den geistigen Augen verloren und versucht nun verzweifelt, es mit seinen 
physischen Augen im Außen wiederzufinden. Alles was nötig ist, ist zu fühlen, sich zu 
erinnern, um eines Tages wieder mit den geistigen Augen, das wahre Ich erkennen zu können. 
Genau dann wird er sehen und verstehen, dass das Gesuchte niemals wirklich verloren war.  
 

Noch ein Wort zu Yogis, Meistern und Erleuchteten, um auch hier ein für alle Mal den Irrtum 
vom Heldentum zu beseitigen und Widersprüche aufzuheben. Deshalb versuche ich an dieser 
Stelle, zwei unterschiedliche Standpunkte zu erläutern. Innerhalb von Begrenzung, sagt man 
dem Menschen, die Person A sei ein Yogi, ein Meister. Dem normalen Menschen soll mit 
dieser Begrifflichkeit gesagt werden, dass ein Mensch Selbsterkenntnis erlangt hat, sprich, 
dass dieser Mensch sein wahres Wesen schaut. Daraus zu schließen, dass der Yogi/Meister 
ein großer, starker Übermensch wäre, ist jedoch völlig falsch, denn exakt das Gegenteil ist der 
Fall. Somit hat der Yogi/Meister lediglich den gesamten Überbau falscher Identifizierungen 
und Begrenzungen fallen gelassen.   
 

Aber was ist denn nun mit der unbegrenzten Sichtweise/Perspektive der Yogis? Innerhalb 
dieser Sichtweise gibt es selbstverständlich keine Yogis, Meister oder Erleuchtete, denn 
Selbsterkenntnis bedeutet automatisch den Zerfall aller Irrtümer und Trennungsfaktoren. Der 
Yogi selbst kennt deshalb keinen Yogi, obwohl er für die anderen Menschen durchaus ein 
Yogi sein mag. All diese unterscheidenden Faktoren sind für den Yogi fort, er ist alles und 
nichts gleichermaßen. Eben weil das so ist, gibt es keinen Yogi. Jenseits aller Unterscheidung 
liegt für alle Menschen die unteilbare Stille und Einheit.  

 
Richtige Unterscheidung bezieht sich einzig darauf, zwischen dem Vergänglichen/Begrenzten 
und dem Unvergänglichen/Unbegrenzten und Ewigen zu unterscheiden. Im 
Ewigen/Unbegrenzten jedoch existiert keinerlei Unterscheidung! Das Problem stellt sich 
somit nur dem Menschen vor dem Erreichen seiner Selbsterkenntnis. Wurde jedoch 
Selbsterkenntnis erreicht, ist Unterscheidung weder möglich noch nötig.  
   

  


