Richtige Unterscheidung

Zwischen welchen Dingen soll hier richtig unterschieden werden? Nun, grundsitzlich
zwischen zwei kontroversen Bestrebungen: Die eine Bestrebung ist ganz klar auf die
permanente VergroBerung der Person gerichtet. Es wird angestrebt, eine michtige, starke und
unerschiitterliche Person zu kreieren. Auf der anderen Seite liegt die Bestrebung, die Person
als Konstrukt zu untersuchen und zu hinterfragen, mit dem Ziel, die Gesamtheit allen Seins,
und zwar abseits einer Person, gemif ihrer wahren Natur zu schauen.

Dieses Kapitel iiber die richtige Unterscheidung ist meiner Meinung nach von grof3er
Wichtigkeit, weil gerade an dieser Stelle die meisten und schwersten Fehler entstehen konnen.

In den Lehren, Religionen und Weisheitsschriften wird der Mensch, der Selbsterkenntnis
erlangt, sprich, die Wahrheit erkannt hat, als Meister, Yogi, Erleuchteter etc. bezeichnet.
Bildhafte Darstellungen innerhalb dieser Lehren/Schriften sprechen meist von ,,steilen
Pfaden®, ,,grolen Hindernissen®, ,,steilen Berghdngen®, ,,schwierigen Wegen* etc., die
natiirlich alle unter groen Strapazen, Anstrengungen und Qualen iiberwunden werden
miissen, um eben das Ziel, die Selbsterkenntnis, erreichen zu konnen. Auch ich habe
innerhalb meines Manuskripts das ein oder andere Mal von einem solchen Weg gesprochen.
Teilweise sind solche bildhaften Schilderungen einfach das Mittel der Wahl, andererseits
besteht natiirlich stets die Gefahr, dass diese Beschreibungen allzu wortlich genommen
werden.

Was ist damit gemeint, wo liegt diese Gefahr? Nun, Gemil solcher Lehren/Schriften sind die
Yogis, Meister oder Erleuchteten die Bezwinger des steilen Pfades, die Bezwinger des steilen
und hohen Berges, sie alle sind die Sieger und Uberwinder aller Hindernisse. All diese
Begrifflichkeiten verleiten den normalen Menschen innerhalb seiner Sichtweise zur
Betrachtung der Yogis, Meister oder Erleuchteten als Ubermenschen mit groBer Stiirke,
groBer Kraft und absoluter Unauthaltsamkeit. Sie erscheinen dem normalen Menschen somit
als eine Art Supermann, Held oder Anfiihrer. Der normale Mensch schlussfolgert, dass genau
diese GroBle und Stirke Ursache fiir die Unerschiitterlichkeit der Yogis, Meister und
Erleuchteten ist. Eine solche Schlussfolgerung ist jedoch vollkommen falsch, vielmehr ist
exakt das Gegenteil der Fall. Die wahre Kraft und Stirke der Yogis entspringt einzig und
alleine der Erkenntnis, sprich dem Wissen, dass es in Wahrheit gar keine Person, kein Ich-
Konstrukt gibt. Statt also zu versuchen, groer und stirker zu werden, sollte genau das
Gegenteil angestrebt werden. Damit meine ich jedoch nicht die Zerstérung der
Person/Personlichkeit, denn die Zerstorung der Person/Personlichkeit ist aus zwei Griinden
tiberfliissig. Grund eins: Der Versuch, die Person/Personlichkeit zu zerstoren, vergro3ert diese
auf illusiondrer Basis. Grund zwei: Es ist nicht moglich, die Person/Personlichkeit zu
zerstoren, da eine solche niemals wirklich entstanden ist.

In Wahrheit sind zudem das Fiihlen, die Intuition und die Liebe uiber alle MaRen stark,
wihrend die vermeintliche Stirke, Kraft und Macht in den rohen Formen iiber alle Maf3en
schwach ist. Erlangt der Mensch Selbsterkenntnis mittels der Intuition, der Liebe und des
Fiihlens, so generiert diese Selbsterkenntnis bildlich gesehen ein massives Erdbeben. Es ist
eine einzige massive Schockwelle dicht unter der Erdoberfldche; diese ist jedoch so stark,
dass an der Oberfliche des Geistes kein einziges Denk-/Gedankengebdude unbeschadet

——————————
335




diesen Erdstof} iibersteht. Dies bedeutet grenzenlose Freiheit, da die zerstorten Denk-
/Gedankengebidude nicht wieder aufgebaut werden.

Ein Beispiel fiir eine solche falsche Perspektive: Nach meiner umfangreichen Handgelenks-
Operation habe ich monatelang extrem starke Schmerzen gehabt. Da ich eine Allergie gegen
fast alle Schmerzmittel habe, habe ich gar nichts gegen die Schmerzen eingenommen, auch
nicht wihrend der tiber 100 Krankengymnastik-Termine. Mit der Zeit habe ich gelernt, mit
diesen permanenten Schmerzen umzugehen; immer besser konnte ich die Schmerzen
zulassen, sie tolerieren. Ich habe ganz genau hin gefiihlt, habe nicht versucht, mit abzulenken.
Irgendwann stellten die Schmerzen einfach kein wirkliches Problem mehr dar, auch wenn
mitunter sehr starke Schiibe auftraten. Wozu nun diese Geschichte? Ganz einfach, es geht
darum zu schauen, wer diese Geschichte nun wie interpretiert. Was macht die Verstand-Ego-
Einheit nun aus diesen oben genannten Fakten? Ganz klar, sie erfindet eine Heldengeschichte
— ich natiirlich in der Rolle des Superhelden, als der groBe Uberwinder heftigster Schmerzen.
In solchen Geschichten tauche ich mit meinem Schwert auf und vernichte mit einem einzigen
michtigen Hieb die Schmerzen. Oder aber, als Uberwinder des Gipfels, steige ich miihelos
einfach tiber die Schmerzen hinweg, als wiren sie gar nicht da. Wie auch immer, die
Verstand-Ego-Einheit erzahlt immer eine Geschichte vom Sieger iiber das Besiegte, vom Ego
als Superhelden. Eine tolle und unterhaltsame Darstellung — leider ist sie jedoch erfunden und
erlogen. Warum? Der Schmerz wurde keineswegs besiegt, vernichtet oder zerstort/zersplittert.
Im Gegenteil, er wurde bedingungslos angenommen, vollkommen akzeptiert, er wurde weder
bewertet noch interpretiert. Ich habe den Schmerz einfach nur beobachtet und zugelassen
vorbehaltslos und ohne Einschrinkung. Nur durch diese Systematik verlor der Schmerz seine
Wirkung; die Geschichte vom Helden oder vom Krieg gegen den Schmerz hat die Verstand-
Ego-Einheit lediglich erfunden und nachgeschoben. Wird dieser Irrtum nicht erkannt, fiihrt
eine solche Betrachtungsweise geradewegs in die Irre. Jede Heldengeschichte ist falsch, da
auch der grofite Held eines Tages fallen wird.

Egal wie grof3 oder stark ein Mensch auch sein mag, er wird unweigerlich altern und
erkranken, und er wird fallen, das ist absolut sicher. Aus diesem Grunde ist alles Streben nach
plumper Stérke ein fataler Irrtum. Wahre Unerschiitterlichkeit resultiert einzig aus der
Selbsterkenntnis, dem Erkennen seiner selbst. Die Konsequenz dieser Aussage, wenn richtig
erkannt, fithrt immer zu einer gewaltigen Schockwelle im Fiihlen, die das Denken nachhaltig
erschiittert, denn in Wahrheit kannst Du nichts erreichen, was Du bereits von Natur aus warst,
bist und immer sein wirst.

Fragt mich jemand beispielsweise: ,,Soll ich den Jakobsweg gehen?*, so gibt es diesbeziiglich
zwei Aussagen, die ich machen mochte. Erstens: Fiir die Selbsterkenntnis ist dem Menschen
alles niitzlich, was die Aufmerksamkeit von den dufleren Dingen abzieht und stattdessen die
Aufmerksamkeit in der Wahrnehmung nach innen lenkt, also eine Umkehrung hinsichtlich
der Fokussierung/Zentrierung von den materiellen auf die geistigen Dinge herbeifiihrt. Somit
kann ich den Jakobsweg in dieser Hinsicht durchaus gutheif3en. Aber jeder Yogi, Meister oder
Advaita-Lehrer (Lehrer der Nicht-Dualitédt) muss solche Versuche der Selbstfindung immer in
zweiter Instanz degradieren! Warum? Ganz einfach, der Jakobsweg, um beim Beispiel zu
bleiben, ist durchaus eine niitzliche Sache; als Weg mit dem erklirten Ziel der
Selbstfindung/Selbsterkenntnis jedoch ist er vollig tiberfliissig, da ein unnotiger Umweg.

Es gilt immer die Fragen zu stellen: ,,Wer sucht hier wen und warum?*, ,,Wer ist der
Suchende, und was kann dieser Suchende finden?*, ,,Was oder wen hat der Suchende denn

——————————
336




verloren?* Das sind in Wahrheit die alles entscheidenden Fragen, alles andere ist unwichtig.
Noch méchtiger ist jedoch eine andere kurze und unscheinbare Frage, die imstande ist, alles
dariiber liegende vollig zu erschiittern. Frage Dich doch einfach: ,,Wurde in Wahrheit
iberhaupt etwas verloren?* Wozu soll der Mensch den Jakobsweg gehen, wo er sich doch nur
selber erkennen und schauen muss? In einem einzigen Moment vermag jeder Mensch zu
schauen, was in zehn Jakobswegen von dreizehn Jahren Dauer nicht gesehen werden kann.
Wieder einmal liegt der Fehler einzig im Geiste. Der Mensch ist zu jedem Zeitpunkt das
vollstandige Wesen. Fiir diese Erkenntnis sind weder Bewegung noch andere korperliche
Anstrengungen notwendig.

Der Suchende ist wieder einmal nur das geistige Konstrukt, in Wahrheit wurde nie etwas
verloren, was der Mensch ausgerechnet im Auflen wiederfinden konnte. Gefangen in diesem
Ritsel stolpert er nun ruhelos und ziellos im Au3en umher, obwohl er in Wahrheit selber das
Ziel seiner Suche ist. Der Mensch ist nicht in der Lage, sich von sich selber, d. h. seinem
wahren Wesen, zu trennen, denn das wire eine groteske Idee. Es handelt sich vielmehr um
den Aspekt des Vergessens, des Verlierens der Erinnerung an sich selbst. Der Mensch hat sein
wahres Wesen aus den geistigen Augen verloren und versucht nun verzweifelt, es mit seinen
physischen Augen im Aullen wiederzufinden. Alles was notig ist, ist zu fiihlen, sich zu
erinnern, um eines Tages wieder mit den geistigen Augen, das wahre Ich erkennen zu konnen.
Genau dann wird er sehen und verstehen, dass das Gesuchte niemals wirklich verloren war.

Noch ein Wort zu Yogis, Meistern und Erleuchteten, um auch hier ein fiir alle Mal den Irrtum
vom Heldentum zu beseitigen und Widerspriiche aufzuheben. Deshalb versuche ich an dieser
Stelle, zwei unterschiedliche Standpunkte zu erldautern. Innerhalb von Begrenzung, sagt man
dem Menschen, die Person A sei ein Yogi, ein Meister. Dem normalen Menschen soll mit
dieser Begrifflichkeit gesagt werden, dass ein Mensch Selbsterkenntnis erlangt hat, sprich,
dass dieser Mensch sein wahres Wesen schaut. Daraus zu schlief3en, dass der Yogi/Meister
ein groBer, starker Ubermensch wire, ist jedoch vollig falsch, denn exakt das Gegenteil ist der
Fall. Somit hat der Yogi/Meister lediglich den gesamten Uberbau falscher Identifizierungen
und Begrenzungen fallen gelassen.

Aber was ist denn nun mit der unbegrenzten Sichtweise/Perspektive der Yogis? Innerhalb
dieser Sichtweise gibt es selbstverstidndlich keine Yogis, Meister oder Erleuchtete, denn
Selbsterkenntnis bedeutet automatisch den Zerfall aller Irrtiimer und Trennungsfaktoren. Der
Yogi selbst kennt deshalb keinen Yogi, obwohl er fiir die anderen Menschen durchaus ein
Yogi sein mag. All diese unterscheidenden Faktoren sind fiir den Yogi fort, er ist alles und
nichts gleichermallen. Eben weil das so ist, gibt es keinen Yogi. Jenseits aller Unterscheidung
liegt fiir alle Menschen die unteilbare Stille und Einheit.

Richtige Unterscheidung bezieht sich einzig darauf, zwischen dem Vergénglichen/Begrenzten
und dem Unvergénglichen/Unbegrenzten und Ewigen zu unterscheiden. Im
Ewigen/Unbegrenzten jedoch existiert keinerlei Unterscheidung! Das Problem stellt sich
somit nur dem Menschen vor dem Erreichen seiner Selbsterkenntnis. Wurde jedoch
Selbsterkenntnis erreicht, ist Unterscheidung weder moglich noch notig.

337



