
 

338 

 

Kleine Weisheiten 

Stelle niemals den Sinn Deines Lebens in Frage, denn Du kannst eine solche Frage nicht 
stellen, ohne Dich damit selber in Frage zu stellen. 

M. Ulbrich 
 

Ein Werturteil stellt immer eine Begrenzung dar, da hierdurch die Neutralität zugunsten der 
Bewertung geopfert wird; infolgedessen kann die Sicht auf das wahre Wesen des Elementes 

nicht mehr geschaut werden. 

M. Ulbrich 
 

Du bist und bleibst stets das, was Du von Natur aus bist. Bist Du nun ein Stein, so bleibst Du 
stets ein solcher, auch wenn andere Dich vielleicht einen Baum nennen mögen. 

M. Ulbrich 
 

Das „Begrenzte“ ist stets im „Unbegrenzten“ enthalten. Das „Unbegrenzte“ ist sich permanent 
in einem „einzigen Blick“ gleichzeitig aller Inhalte bewusst, wohingegen das „Begrenzte“ 
lediglich die Fähigkeit besitzt, sich einer winzigen Teilmenge seiner eigenen begrenzten 

Inhalte bewusst zu sein. 

M. Ulbrich 
 

Wenn Du Dich klein und schwach fühlst, so liegt dies ausschließlich an Deiner eigenen 
Perspektive. Wenn Du sagst: „Ich bin klein und schwach“, entspricht dies der Wahrheit, selbst 

wenn Du groß und mächtig daherkommst. 

M. Ulbrich 
 

Probleme und Hindernisse haben lediglich innerhalb Deines eigenen Geistes Bestand, bist Du 
doch selber der Urheber und Erschaffer dieser konstruierten Illusionen. 

M. Ulbrich 
 

Keine Auswahl zu treffen bedeutet, bedingungslos alles anzunehmen und zu akzeptieren, was 
für einen selbst bestimmt ist. 

M. Ulbrich 

 

Inhalte, die innerhalb Deines Wahrnehmungsbereiches erscheinen, sind grundsätzlich immer 
neutral; eine einzige Reaktion oder Bewertung Deinerseits macht sie jedoch sofort zu Deinen 

ganz persönlichen Inhalten. 
M. Ulbrich 

 

Realität ist ein relativer Begriff, denn Realität hat immer nur so lange Bestand, bis eine höhere 
Realität und eine damit einhergehende größere Perspektive die bisherige Realität ersetzen. 

M. Ulbrich 

 



 

339 

 

Die Wissenschaft erforscht und untersucht unser Gehirn, weil sie dort die Antwort auf die 
Entstehung unseres Ichs vermutet. In Wahrheit existiert jedoch alles, einschließlich des 

Gehirns selber, ausschließlich im Geiste in einer absolut perfekten Inszenierung. Nicht das 
Gehirn erschafft den Geist, sondern der Geist erschafft das Gehirn, in einer absolut 

glanzvollen und geschlossenen Illusion. 

M. Ulbrich 

 
Du bewertest die Dinge und Ereignisse, weil Du Dich von Ihnen betroffen fühlst. In Wahrheit 

wirst Du jedoch nur von diesen Dingen und Ereignissen getroffen, weil Du sie bewertest. 

M. Ulbrich 

 
Je größer Dein Ego, umso größer Deine Furcht vor dem Tod, um so größer Dein Festhalten 
und Festklammern an Deine körperliche Existenz. Je größer Dein Ego, umso größer Dein 

Hindernis, das Dich von der bedingungslosen Liebe fernhält. 

M. Ulbrich 

 
Die Sinnhaftigkeit der Inhalte und Ereignisse, die von außen an Dich herangetragen werden, 

ist nicht von Deinen Meinungen und Werturteilen abhängig. Vielmehr liegt die Sinnhaftigkeit 
dieser Inhalte und Ereignisse selber in einem völlig anderen Kontext und ist dadurch für den 

Verstand nicht nachvollziehbar. Daher ist jedes Urteil und jedwede Interpretation des 
Verstandes bezüglich der Sinnhaftigkeit von Inhalten und Ereignissen stets falsch. 

M. Ulbrich 

 
Furcht und Angst gedeihen ausschließlich auf dem Boden der Begrenztheit. Jenseits aller 

Begrenzungen jedoch ist die Existenz von Furcht und Angst unmöglich, da Furcht und Angst 
vom Wesen her selber nur begrenzte Inhalte sind.  

M. Ulbrich 
 

Angesichts des Lärms, des Wandels, des Trubels und der Bewegung in unserer Welt erscheint 
Stille auf den ersten Blick öde, langweilig, inhaltslos – und schwach noch dazu. Wenn Du 

jedoch wirklich die absolute Stille erreichst, so sprengt sie schlagartig mit ihrer Energie alle 
Deine zuvor getroffenen diesbezüglichen Annahmen. 

M. Ulbrich 
 

Innerhalb von „Begrenzung“ funktionieren Spiegel folgendermaßen, der Spiegel ist immer der 
gleiche, es sind die Betrachter die sich verändern, während der gleiche Spiegel immer das 
Abbild auf den Betrachter zurückwirft. Innerhalb des „Unbegrenzten“ existiert genau die 
umgekehrte Systematik. Das „Unbegrenzte“, als der immer gleiche und unveränderliche 

Betrachter, schafft und kreiert neue Spiegel in niemals endender Folge, um sich darin stets 
neu zu erkennen. Der Mensch der sich innerhalb seiner eigenen Existenz stets als Betrachter 

wähnt, ist in Wahrheit der Spiegel, in dem sich das „Unbegrenzte“ erfahren kann. 

M. Ulbrich 
 

In jedem Moment Deines Lebens bist Du stets das, was Du aktiv wählst, was Du entscheidest 
zu sein, dies ohne eine einzige Ausnahme. 

M. Ulbrich 
 



 

340 

 

Der Verstand verfügt über eine permanente „Alltagskompetenz“. Er handelt und entscheidet 
somit über alles, was mit seiner bisherigen Erfahrungsbandbreite korrespondiert. Eine einzige 
gravierende, extreme, unlösbare oder unüberbrückbare Aufgabe/Problemstellung jedoch hat 
bereits die Fähigkeit, den Verstand handlungsunfähig zu machen. Angesichts seiner eigenen 

Kapitulation überstellt der Verstand schlagartig der „Inneren Person“, mit ihren Eigenschaften 
des Fühlens, der Intuition und der Liebe, seine bisherige gesamte Kompetenz, ohne selber 

eine einzige Bedingung zu stellen. 

M. Ulbrich 

 
Leicht könntest Du aufgrund meiner Schilderung des „universellen Bewusstseins“ zu dem 
Schluss kommen, dass das „universelle Bewusstsein“ Deine jetzige Existenz, Dein jetziges 

Dasein als Mensch in unaussprechlicher Art und Weise herabsetzt, gering schätzt, degradiert 
und herabwürdigt. Doch exakt das Gegenteil ist der Fall: Erst Deine jetzige „begrenzte 

Existenz“ verleiht dem „universellen Bewusstsein“ seinen absoluten Glanz und seine Größe. 
Im Umkehrschluss erkennst Du erst aus der Sicht des „universellen Bewusstseins“ heraus das 

unbeschreibliche und unfassbar große Geschenk, das Du durch Deine jetzige begrenzte 
Existenz erhalten hast. Beides bedingt einander absolut, denn letztlich bildet beides eine 

einzige Einheit in Stille und Harmonie. 

M. Ulbrich 

 
Die Beantwortung von Fragen führt oftmals zu immer weiteren und neuen Fragen. Einzig und 

alleine die Erkenntnis, wer Du selber bist, hat das Potenzial, alle Deine Fragen und alle 
bisherigen Antworten für immer aufzulösen – und dies, ohne auch nur eine einzige Frage zu 

beantworten. 

M. Ulbrich 

 
Immer wieder aufs Neue erfährt sich das „Unbegrenzte“ mit seinem unerschöpflichen 

Potenzial, vor den sich stets verändernden „begrenzten Inhalten“, die das „Unbegrenzte“ in  
unendlicher Folge  immer wieder selbst gebiert. Das „Unbegrenzte“ generiert immer neue und 

verschiedene „Spiegel“, in denen es seine eigene unbeschreibliche Schönheit und seine 
unbegrenzte Liebe immer wieder aufs Neue selbst erfährt. Bedenke: Um zurückzukehren, 

musst Du zuerst fortgegangen sein; um die „wahre Liebe“ zu erfahren, musst Du erst einmal 
vollkommen getrennt von ihr gewesen sein – das ist der Grund für den weitesten Weg, den 

jeder von uns eines Tages zu gehen hat. 

M. Ulbrich 
 

Fragen und Antworten entstehen ausschließlich innerhalb von Begrenzungen. Das „Sein“ 
selber jedoch ist von unbegrenzter Natur, wie könnte darin eine Frage entstehen, die einer 

Antwort bedürfte? 

M. Ulbrich  
 

Wirre Gedanken, Gedankenkaskaden, Gedankenexplosionen, Ängste, Furcht, Zwänge, Panik, 
Zwangsvorstellungen, Zwangshandlungen – all das sind die verzweifelten Rufe und Schreie 

Deiner „Inneren Person“. Deine „Innere Person“ weiß um Deine Fehler und Irrtümer, sie 
sieht, wie Du mit offenen Augen und schnellen Schrittes in Dein eigenes Unglück rennst. 

Deine „Innere Person“ liebt Dich, aus diesem Grunde ist es ihr einziges Bestreben, Dich vor 
Deinem Unglück zu bewahren. Da Du ihr jedoch keinerlei Beachtung schenkst, versucht sie, 



 

341 

 

sich mit allen ihr zur Verfügung stehenden Mitteln ins Zentrum Deiner Aufmerksamkeit 
emporzuheben, damit Du Dich ihr zuwendest, Dich ihr anvertraust und überstellst. 

M. Ulbrich 

 
Jedoch auch Deine „Äußere Person“ mit der Verstand-Ego-Einheit ist durchaus in der Lage, 
die zuvor geschilderten Mechanismen der Angst, der Panik und der grenzenlosen Furcht für 

sich zu nutzen, denn mit Hilfe dieser „Schockwellen“ versucht die „Äußere Person“, Dich von 
Deiner „Inneren Person“ fernzuhalten. Deine „Äußere Person“ weiß um die Fähigkeiten 

Deiner „Inneren Person“ und fürchtet daher einen vollständigen Machtverlust, solltest Du 
vollen Zugang zu Deiner „Inneren Person“ erhalten. Dies versucht die „Äußere Person“ mit 
allen Mitteln konsequent zu verhindern. Selbst wenn Du nicht auf Anhieb erkennst, ob nun 

Deine „Äußere Person“ oder Deine „Innere Person“ Urheber dieser Schockwellen ist,  beachte 
folgenden Rat: Überstelle Dich immer Deiner „Inneren Person“. Diese Aussage zu 

verinnerlichen, ist von absoluter Wichtigkeit, denn einzig Deine „Innere Person“ ist in der 
Lage, Dich wirklich zu befreien.  

M. Ulbrich 

 
Um Wunschlosigkeit zu erlangen, ist es nicht notwendig, dass Du Dir zuvor alle Deine 

Wünsche erfüllst, denn dies ist ohnehin unmöglich, da trotz oder gerade aufgrund dieser 
Systematik zwangsläufig immer neue Wünsche in endloser Folge entstehen. Wunschlosigkeit 
bedeutet vielmehr, die Ursachen und die Sinnlosigkeit des Wünschens verstanden zu haben, 
bedeutet, das Wünschen selber vollständig überwunden zu haben. Gelingt Dir dies wahrhaft, 
so entsteht kein einziger Wunsch mehr. Dies ist der einzige Weg, der zur Wunschlosigkeit 

führt. 

M. Ulbrich  

 
Du baust Dir mit Hilfe Deiner Fehler, Illusionen, Irrtümer und Fehlinterpretationen Dein 

eigenes Gefängnis, in dem Du Dich dann als Gefangener wähnst. Da Du jedoch die 
Zusammenhänge nicht erkennst, fragst Du nun: „Wer hat mich hier eingekerkert? Wer hält 

mich hier gefangen?“ Verzweifelt rufst Du: „Bitte holt mich hier heraus, bitte befreit mich!“ 
Jedoch wird niemand kommen, um Dich zu befreien, denn zum einen existiert Dein 

Gefängnis ausschließlich in Deinem Geiste, zum anderen bist Du selber dessen Erbauer. 
Diese Erkenntnis befähigt Dich jedoch dazu, Dich selber vollständig daraus zu befreien, Dein 

Gefängnis niederzureißen, denn niemand außer Dir selbst vermag dies für Dich zu tun.  

M. Ulbrich 
 

Der Begriff „Liebe“ wird heutzutage inflationär für sehr viele Sachverhalte genutzt, obwohl 
es sich in den wenigsten Fällen wirklich um Liebe handelt. Die wahre Liebe ist jedoch leicht 
zu erkennen, denn sie unterliegt niemals irgendwelchen Schwankungen oder Veränderungen, 
sie ist stets absolut konstant. Fälschlich bezeichnete „Liebe“ jedoch unterliegt permanenten 

Schwankungen in ihrer Intensität, da sie lediglich auf Objekte und äußerliche Dinge gerichtet 
ist. Die Objekte und die äußerlichen Dinge wiederum unterliegen ihrerseits der permanenten 
Wandlung und Veränderung; als Konsequenz verändert sich auch immer Deine sogenannte 
„Liebe“, bei der es sich jedoch in Wahrheit nur um Deine persönlichen Besitzwünsche und 

Vorlieben handelt.   

M. Ulbrich 
 



 

342 

 

Bewusstsein ist stets völlig unbegrenzt. Daher ist dieses Bewusstsein, ist dieser gesamte 
Wahrnehmungsbereich grundsätzlich immer neutraler Natur. Erst mit Hilfe Deines 

Verstandes, der als Koordinator der unterschiedlichen Wahrnehmungsebenen fungiert, wird 
Dein „Ich“ geschaffen, indem Dein Verstand die unterschiedlichsten Interpretationen, 

Werturteile, Annahmen, Sinneseindrücke etc. sowohl auf den Wahrnehmungsbereich selber 
als auch die Inhalte referenziert. Erst durch diese aktive Bündelung entsteht nun das Bild vom 

„Ich“ vor dem Hintergrund des „universellen Bewusstseins“. Dieses „Ich“ ist jedoch 
ausschließlich illusionärer Natur, ganz im Gegensatz zum Hintergrund selbst.   

M. Ulbrich  

 
Wenn Du auf Deinem Weg voranschreitest, Dich wandelst und lernst, wirst Du unweigerlich 

einen Punkt erreichen, an dem alle Inhalte, alle Erfahrungen und alle Bilder diesbezüglich 
nicht mehr existent sind. Jetzt kannst Du Dir ein Sein ohne Bilder und Inhalte nicht vorstellen; 
doch begreife, dass diese Bilder einzig und alleine Deinem Lernen dienen, jedoch an sich kein 
fester Bestandteil des Seins selber sind. Verstehe, dass Dir nur stets das gezeigt werden wird, 

was mit Deinen Fähigkeiten und Eigenschaften korrespondiert. Haben die Bilder von den 
Dingen am Ende Deines Lernens ihren Zweck erfüllt, so entschwinden sie genauso sanft, wie 
Dir am Morgen ein Traum kurz nach dem Erwachen entgleitet, der kurz zuvor noch so absolut 

real schien.  

M. Ulbrich  

 
Fragmentiertes, begrenztes Bewusstsein ist ohne Weiteres weder zum Rückschluss auf seine 
eigene Entstehung fähig, noch ist es dazu befähigt, seine eigene Quelle zu schauen, denn es 
befindet sich in einem permanenten Ungleichgewicht, welches sich in der Form des „steten 

Willens“ mit den daraus resultierenden „zielgerichteten Handlungsabsichten“ ausdrückt. 
Dieses Ungleichgewicht verschleiert in einer perfekten Art und Weise den Rückschluss auf 

das „ungeteilte Sein“. Um den Rückschluss auf Deine eigene Entstehung und die Quelle 
Deines eigenen Seins zu ermöglichen, ist es jedoch bereits ausreichend, Deinen Grundzustand 
des „Wollens“ und Deiner „zielgerichteten Handlungsabsichten“ konsequent zu hinterfragen.  

M. Ulbrich 
 

Erst durch die Verschiedenheit und die Vielfalt der Dinge und Möglichkeiten gestaltet sich 
Deine jetzige Existenz so außerordentlich interessant. Die Verschiedenheit und die Vielfalt 

sind es jedoch, die durch ihre schier unendlichen Auswahlmöglichkeiten und 
Handlungsoptionen, die sie mit Hilfe Deiner Sinne generieren, Deinen Geist niemals zur Ruhe 
kommen lassen. Exakt durch diese permanente Bewegung Deines Geistes wird Deine wahre 

Existenz, die nur in Harmonie und Geistesstille geschaut werden kann, nachhaltig 
verschleiert. 

M. Ulbrich 
 

Die Erfüllung Deiner Urwünsche wie Liebe, Frieden, Freiheit und Glück dient eindeutig 
Deinem Rückweg zur Einheit. Die Einheit selber kann jedoch nur indirekt erreicht werden, da 

alles Wünschen Deine Seele in einem permanenten Zustand von Spannung und Unruhe 
gefangen hält. Das aktive Loslassen und Aufgeben aller Wünsche jedoch wird als 

Konsequenz Deine Wünsche allesamt aufheben; kein Hindernis versperrt nunmehr die Sicht 
auf Dich selber.  

M. Ulbrich 
 



 

343 

 

Die Zeit bestätigt die Bewegung, den Raum und den Verstand, in dem die Zeit selber erst 
entsteht. Die Bewegung bestätigt nun die Zeit, den Raum und den Verstand. Der Raum 
wiederum bestätigt die Zeit, die Bewegung und den Verstand. Um die Beweiskette zu 

vervollkommnen, bestätigt nun der Verstand sowohl Zeit und Raum als auch die Bewegung 
selber. Obwohl nun alles lückenlos bewiesen scheint, ist eine solche Beweisführung wertlos, 
denn es existiert kein „neutraler Beobachter“ innerhalb dieser geschlossenen Beweisführung. 

Der „neutrale Beobachter“ ist das Sein selber, das alle diese illusionären Erscheinungen 
transzendiert. 

M. Ulbrich  

 
Das „Wissen“ selber ist stets vollständig und mit Hilfe der „Inneren Person“ stets erreichbar. 
Das begrenzte Verstandeswissen der „Äußeren Person“ ist von diesem wahren Wissen völlig 

verschieden, da das Verstandeswissen ausschließlich die Summe der subjektiven 
Interpretationen bezüglich der verschiedensten Inhalte repräsentiert. Das wahre Wissen 

jedoch ist vom Wesen her eine vollständige Erkenntnis, die ausschließlich in Abwesenheit des 
Verstandes geschaut werden kann. Das Maß dieser Erkenntnis ist proportional von der 

Überwindung der „Äußeren Person“ abhängig, die ein permanentes Hindernis auf dem Weg 
zum „Wissen“ darstellt. Als Konsequenz ist keine Person zum wahren Wissen befähigt; 

vielmehr liegt das wahre Wissen stets jenseits aller Persönlichkeitsanteile.   

M. Ulbrich 

 
Dein Hoffen, Dein Glauben, Dein Beten, Deine Mediation, Deine Entspannungsübungen, 

Dein Chi Gong, Dein Yoga sind absolut sinn- und nutzlos, solange Du nicht bereit bist, Dich 
selber nachhaltig zu wandeln. Erst die nachhaltige Wandlung Deiner Person schafft die 

Voraussetzungen dafür, zu Dir selber zurückzufinden; erst die nachhaltige Wandlung öffnet 
Dir diese Türe, die ansonsten unweigerlich verschlossen geblieben wäre. 

M. Ulbrich 
 

In unserer Existenz als Mensch ist unser Bewusstsein permanent auf die Dinge, Objekte und 
Ereignisse gerichtet, derer wir als im „Außen“ existierend gewahr werden. Bewusstsein 

braucht jedoch keineswegs notwendigerweise ein getrennt existierendes Gegenüber, auf das 
es sich beziehen könnte, denn es ist durchaus möglich, dass sich das Bewusstsein, als sein 

einziger und eigener Inhalt, in sich selber absolut gewahr wird. Dieses Erkennen ist die 
größtmögliche Perspektive, da kein einziger Trennungsfaktor mehr existiert.  

M. Ulbrich  
 

Du als erwachsener Mensch hast in Deinem Leben bereits sehr viel erlebt. Diese Erlebnisse 
hast Du zusammen mit den dazugehörigen und angehangenen Werturteilen in Deinem 

Gedächtnis gespeichert. Den Ort und die Summe dieser Speicherungen nenne ich Deine 
bisherige „Erfahrungsbandbreite“. Deine Erfahrungsbandbreite dient dem Abgleich, 

Vergleich und der Interpretation zukünftiger Erfahrungen. Da Du ja bereits sehr viel gesehen 
und erlebt hast, erwartest Du grundsätzlich, dass alle Erfahrungen, die potenziell möglich 

sind, innerhalb Deiner bisherigen Erfahrungsbandbreite liegen müssen. Diese Annahme ist 
jedoch falsch. Machst Du nun Erfahrungen, die „etwas“/“ein wenig“ außerhalb Deiner 

bisherigen Erfahrungsbandbreite liegen, so vergrößerst Du einfach Deine bisherige 
Erfahrungsbandbreite. Du kannst jedoch eine Erfahrung machen, die Deine bisherige 

Erfahrungsbandbreite gleich einer mächtigen Detonationswelle einfach hinwegfegen wird – 



 

344 

 

was bleibt, ist einzig und alleine diese eine Erfahrung; alle bisherigen Maßstäbe sind nicht 
mehr existent. 

M. Ulbrich 

 
Ein Drittel des Lebens verbringst Du im Schlaf. Die restlichen zwei Drittel verbringst Du mit 
diversen Tätigkeiten wie Arbeit, Haushalt, Einkaufen, Freizeit, Urlaub etc. Diese Tätigkeiten, 

die sich in der Regel stets wiederholen und gleichen, führen dazu, dass Du das Maß Deiner 
Aufmerksamkeit und Deiner Achtsamkeit während dieser Routinetätigkeiten auf ein sehr 

niedriges Maß absenkst. Du erledigt diese Tätigkeiten quasi im Schlaf; Dein Zustand kommt 
einem Robotermodus gleich: Du handelst zwar, bist Dir dessen jedoch kaum bewusst. Wenn 
Du Dich einfach nur mit dieser Systematik abfindest, so wirst Du fast Dein gesamtes Leben 
verschlafen, denn genau das bedeutet eine mangelnde Bewusstheit. Darum erhöhe Dein Maß 

an Aufmerksamkeit und Achtsamkeit, entkopple diese Wachheit völlig von der zu 
erledigenden Aufgabe.  

M. Ulbrich 

 
Die vollständige Erkenntnis löscht blitzartig alle Illusionen und Irrtümer auf. Einmal erkannt, 
ist es nicht mehr möglich, diese Erkenntnis in irgendeiner Form abzuweisen. Dadurch bedingt 

ist der Weg zurück zu den bisherigen Ansichten und Perspektiven unwiderruflich versperrt.  

M. Ulbrich 

 
Dem Betrachter erscheint die temporär existierende Einheit, bestehend aus der „Äußeren 
Person“ und der „Inneren Person“ als ausgewogen und ausbalanciert. Aus diesem Grunde 

unterstellt der Betrachter automatisch die identische Gewichtung und Proportionalität dieser 
beiden Anteile. Diese Aussage ist jedoch falsch: Da die „Innere Person“ die „Äußere Person“ 
gebiert, ist die „Innere Person“ letztlich nicht nur der ungleich größere und wichtigere Anteil 

von beiden, sondern die „Äußere Person“ ist quasi nur ein temporärer, illusionärer und 
begrenzter Bewusstseinszustand der „Inneren Person“. 

M. Ulbrich 
 

In unserem Dasein als Mensch bedingt die Selbsterkenntnis immer ein getrennt existierendes 
Gegenüber. Dieses getrennt existierende Gegenüber ist das Hilfsmittel und die Voraussetzung 

dafür, dass der Mensch sich nun selbst vergleicht und identifiziert. Mit Hilfe der 
Interpretation, Bewertung und Beurteilung in Bezug auf Gleichheit und Verschiedenheit 

entsteht nun im Betrachter das Bild von sich selber, während das Gegenüber stets als Maßstab 
für den Betrachter fungiert. Das „unbegrenzte Sein“ ist in diesem Zusammenhang wiederum 

die einzige Ausnahme: Zwar erkennt sich das „unbegrenzte Sein“ in ähnlicher Weise mit 
Hilfe der „begrenzten Inhalte“, deren Quelle es ist, zum anderen erkennt es sich jedoch selbst, 

(zu jedem Zeitpunkt, da nicht vorhanden), in einer vollkommenen Art und Weise.  

M. Ulbrich 
 

Teile niemals Deine Aufmerksamkeit und Deine Achtsamkeit. Eine geteilte Aufmerksamkeit 
in Verbindung mit einer niedrigen Achtsamkeit ist praktisch völlig wirkungslos, denn das 

ohnehin niedrige Maß an Energie wird auf eine sehr große Fläche verteilt, auf der es einfach 
verpufft. Ungeteilte Aufmerksamkeit in Verbindung mit einem hohen Maß an Achtsamkeit 

hingegen ist extrem stark und wirkungsvoll zugleich, da das sehr viel höhere Maß an Energie 
gebündelt auf eine relativ kleine Fläche trifft. Das Resultat ist eine völlig andere Art der 

Wahrnehmung.   



 

345 

 

M. Ulbrich 

 

Du beharrst und pochst konsequent auf die Beantwortung all Deiner Fragen, die Du bezüglich 
Deiner eigenen Existenz, der Welt, und der Sinnfrage im Allgemeinen hast. Nicht eine einzige 

Deiner Fragen wird jedoch jemals beantwortet werden! Eine Beantwortung ist jedoch auch 
überhaupt nicht notwendig. Vielmehr sieht die sogenannte Beantwortung Deiner Fragen so 

aus: Eines Tages vergrößert sich durch Dein Lernen und Fühlen Deine bisherige Perspektive. 
Durch diese nunmehr größere Sicht erkennst Du nun, dass all Deine Fragen, die Du vormals 

hattest, illusionärer Natur waren. Sie hatten niemals eine wirkliche Grundlage, sondern 
entstanden ausschließlich innerhalb der Begrenzung Deiner bisherigen, kleineren Perspektive. 

Diese größere Perspektive hebt einfach all Deine zuvor gestellten Fragen auf, ohne diese 
jedoch zu beantworten. Die Beantwortung Deiner Fragen könnte folgendermaßen lauten: „Es 

hat diese Fragen in Wahrheit niemals gegeben.“  
M. Ulbrich  

 

Du bist absolut davon überzeugt, Du müsstest stets eine Meinung haben, müsstest immerzu 
ein Urteil fällen, müsstest eine Auswahl treffen, müsstest Dich entscheiden zwischen all den 

Gegensätzen und Argumenten wie „gut“ und „schlecht“, „richtig“ und „falsch“, „ja“ und 
„nein“, zwischen „hell“ und „dunkel“. Jemanden, der keine solche Auswahl trifft, würdest Du 
als verantwortungslos, ignorant, gleichgültig und apathisch bezeichnen. Verstehe jedoch, dass 
eine Wahl, wie Du sie stets triffst, zwar möglich ist; es ist jedoch keineswegs notwendig, so 
zu handeln, denn Du kannst auch eine Wahl treffen, die außerhalb dieser Gegensätze liegt. 
Diese Wahl zu treffen bedeutet weder Ignoranz noch Verantwortungslosigkeit; eine solche 
Wahl bedeutet vielmehr Liebe, Ruhe und Frieden, da durch solches Handeln gleichsam alle 

Gegensätzlichkeit, Widersprüchlichkeit und jedwede Trennung überwunden wird. Als 
Konsequenz ist ein solcher Mensch nicht länger in den gegensätzlichen Argumenten 

gefangen. 

M. Ulbrich 

 
Selbsterkenntnis im „Außen“ zu finden, ist nicht möglich. Der Mensch bewertet, vergleicht 

und bemisst zwar all die Dinge und Menschen, die er als von sich selber getrennt im „Außen“ 
existierend wahrnimmt; eine solche Interpretation und Bewertung seinerseits stellt jedoch 
keine generelle Erkenntnis dar, da ein solches Urteil immer von der Bezugsgröße, also den 
inhärenten Eigenschaften der Dinge im „Außen“ selber abhängig ist. Es entsteht somit nur 

eine begrenzte Aussage, die keinerlei generelle Gültigkeit besitzt, da die Aussage 
ausschließlich in Verbindung mit dem Bezugsobjekt gültig ist, auf das sie gerichtet ist. Die 
getroffene Aussage bildet mit dem Bezugsobjekt eine feste Einheit. Wahre Selbsterkenntnis 

bedarf jedoch keinerlei Bezugsgröße: Weder erfolgt eine Bewertung noch ein Vergleich. 
Wahre Selbsterkenntnis ist somit niemals auf eine getrennt existierende Bezugsgröße 

gerichtet, sondern sie bezieht sich ausschließlich auf sich selbst. 

M. Ulbrich  

 
Dein gesamtes Denken, Deine gesamte Wahrnehmung und Deine Interpretation der Inhalte 

und Ereignisse bedingt immer das Vorhandensein von Maßstäben. Diese Maßstäbe existieren 
jedoch ausschließlich innerhalb von Begrenzung. Das „Unbegrenzte“ ist zwar gleichsam 
Urheber und Quelle der begrenzten Inhalte, innerhalb derer die Maßstäbe vorhanden und 

gültig sind. Aus seiner eigenen, unbegrenzten Perspektive heraus existiert jedoch kein 
einziger Maßstab, da das „Unbegrenzte“ stets vollständig ist. Maßstäbe benötigen jedoch 



 

346 

 

notwendigerweise ein getrennt existierendes Gegenüber, auf das sie sich beziehen können. 
Das „Unbegrenzte“ jedoch hebt alle Maßstäbe auf, da es selber unteilbar und somit stets 

vollständig ist.  

M. Ulbrich 

 
Deine „Äußere Person“ mit ihrer Verstand-Ego-Einheit fühlt sich stets klein, verletzlich, 

schwach und angreifbar. Aus diesem Grunde befindet sie sich in einem permanenten 
Alarmierungszustand, da sie jederzeit einen Angriff/Übergriff von außen erwartet. Erfolgt ein 

solcher Angriff, so reagiert Deine „Äußere Person“ extrem hart und schnell mit einem 
Gegenschlag, der zumeist ohne emotionale Kontrolle geschieht und dadurch bedingt 

unangemessen heftig ist. Das einzige, was in der Lage ist, eine solch übersteigerte Reaktion 
Deiner „Äußeren Person“ zu verhindern, ist Deine „Innere Person“. Im Gegensatz zu Deiner 

„Äußeren Person“ ist Deine „Innere Person“ erst einmal langsamer in ihrer Reaktion. Sie 
weiß jedoch in einem vollkommenen Maße um ihre eigenen Eigenschaften, denn sie ist 

unzerstörbar, unwandelbar, unangreifbar und unantastbar. Zugleich ist sie weise, ruhig, sanft 
und friedvoll. Aufgrund dessen handelt sie aus einer absoluten Position der Stärke heraus, so 
dass sie auch keinerlei Gegenschlag ausübt. Stattdessen nimmt sie sich der Aufgabe mit ihrer 

unendlichen emotionalen Kompetenz an, denn sie alleine ist in der Lage, das sogenannte 
„Problem“ in seiner wahren Natur zu schauen.  

M. Ulbrich  

 
Du betrachtest und bewertest Dein Leben als einhundert Prozent wichtig und real. Als 

Konsequenz bewertest und gewichtest Du den Tod ebenso mit einhundert Prozent, da der Tod 
offensichtlich die einhundert Prozent Deines Lebens völlig egalisiert. Doch trotz dieser 

offensichtlichen Subtraktion bleibt keineswegs „nichts“ übrig, denn „Nicht-Existenz“ ist 
grundsätzlich nicht möglich. Das Sein selbst kann durch nichts und niemanden unterbrochen, 
beeinträchtigt oder gar verhindert werden. Somit ist Dein Leben nicht einhundert Prozent von 

allem, genauso wenig, wie Dein Tod oder Deine Trauer um die Verstorbenen in Wahrheit 
einhundert Prozent bedeuten. Verstehe, dass sich Deine Maßstäbe immer ausschließlich auf 

Deine eigene Perspektive beziehen und nur innerhalb dieser Begrenzung eine solche 
Verhältnismäßigkeit existiert. 

M. Ulbrich 
 

Du befindest Dich grundsätzlich in einem Zustand ständiger Bestrebungstendenzen. Dein 
Denken und Fühlen ist stets auf diese Tendenzen des „Erreichen wollens“ ausgerichtet. Es 

erfolgt ein permanenter Abgleich zwischen dem „Soll-Zustand“, der dem Ziel entspricht, und 
dem „Ist-Zustand“, der Deine gegenwärtige Position abbildet. Die groben 

Bestrebungstendenzen sind sehr leicht erkennbar, da sie gut sichtbar an der Oberfläche Deines 
Verstandes und Denkens liegen. Die Bestrebungstendenzen reichen jedoch weit hinab bis in 
Deine tiefsten Bewusstseinsschichten, womit sie Dir erst einmal nicht zugänglich sind. Exakt 
diese Bestrebungstendenzen versperren Dir den Weg zur Erkenntnis, da sie Dich lähmen und 

festhalten. Je weiter Du in die Bereiche der Erkenntnis vordringst, umso größer sind die 
Anteile, die Du an Deinen Bestrebungstendenzen aufgeben und zurücklassen musst. Dieses 

aktive Aufgeben Deiner Bestrebungstendenzen entspricht einer Kapitulation Deines 
Verstandes, denn indem Du aktiv Deine Bestrebungstendenzen aufgibst, erkennst Du, dass 

alle Deine Bestrebungstendenzen letztlich zu nichts geführt haben und ebenso zu nichts 
führen werden. Erst die Erkenntnis der Sinnlosigkeit Deiner Bestrebungstendenzen versetzt 

Dich in die Lage, diese vollständig loszulassen und aufzugeben. Erst danach bist Du wirklich 
frei.  



 

347 

 

M. Ulbrich 

 

Jeder Mensch möchte stets nur gewinnen, das ist völlig logisch. Bedenke jedoch: Wo es 
Gewinn gibt, gibt es zumeist immer auch entsprechenden Verlust. Derjenige, der versucht zu 
gewinnen, nimmt aktiv und uneingeschränkt an diesem „Gewinn-Verlust-System“ teil. Da ein 
solcher Mensch aktiv den Gewinn anstrebt, riskiert er gleichermaßen zu verlieren. Derjenige 

jedoch, der die Regeln des „Gewinn-Verlust-Systems“ für sich nicht akzeptiert, der die 
Teilnahme verweigert, der kann zwar nichts gewinnen, kann aber auch nichts verlieren. Diese 
Aussage enthüllt allerdings noch nicht die volle Wahrheit; denn derjenige, der absolut nicht 
an der „Gewinn-Verlust-Systematik teilnimmt, ist der „wahre Gewinner“. Denn gerade weil 
ein solcher Mensch nichts aktiv anstrebt, wird er letztlich „alles erhalten“, ohne das Risiko 
eines Verlustes eingegangen zu sein. Während die aktiven Teilnehmer mal gewinnen und 
danach wieder alles verlieren, weilt der „Nicht-Teilnehmer“ abseits in Stille, Frieden und 

Harmonie, denn er ist stets zufrieden und vollständig. 
M. Ulbrich 

 

Handle stets aus voller Überzeugung, handle jedoch nicht, weil andere das von Dir verlangen 
oder erwarten, handle auch nicht für irgendwelchen Gewinn oder Vorteil, denn bedenke: Du 

alleine trägst die volle Verantwortung für Dein gesamtes Handeln. Zu jedem Zeitpunkt Deines 
Lebens hast Du eine Wahl, die Du aktiv für Dich triffst: Du kannst sowohl der Hass sein als 

auch die höchste Liebe selber. Bedenke, dass Du zu jedem Zeitpunkt Deines Lebens die 
Summe Deiner Eigenschaften und Deiner Handlungen bist. Darum handle stets gemäß der 
Liebe. Denn wer stets für diese Liebe handelt, der ist nicht von dieser Liebe verschieden. 
Derjenige, der nicht von dieser Liebe verschieden ist, ist letztlich nicht nur identisch mit 
dieser Liebe, sondern er selbst ist diese Liebe. Nur wer selber diese Liebe ist, kann sich 

letztlich mit dieser vereinigen. Das ist der Grund, warum Du stets aus Überzeugung handeln 
solltest. Akzeptiere und fälle keine „geteilten Mehrheitsentscheidungen“ innerhalb Deiner 

Person, da eine solche Entscheidung stets einen Irrtum beinhaltet. Handle vielmehr stets so, 
dass keinerlei Widerspruch in Dir selbst entsteht.  

M. Ulbrich  

 
Beurteile und verurteile niemals die Menschen in Deinem Umfeld aufgrund ihrer 

gegenwärtigen Eigenschaften und ihrer äußeren Erscheinung, selbst wenn diese Menschen 
laut, grob, ungerecht und unausgewogen sein mögen. Erkenne vielmehr in jedem Menschen 
das noch nicht entfaltete Potenzial ihrer „Inneren Person“. Wisse, dass auch diese Menschen 
zu einer völligen Wandlung ihrer Person befähigt sind. Diese Erkenntnis wird es Dir leicht 

machen, alle Menschen so anzunehmen, wie sie gegenwärtig sind, denn hinter der 
Verschiedenheit liegt ausschließlich die Gleichheit.  

M. Ulbrich 

 
Deine Verstand-Ego-Einheit verspricht Dir zeit Deines Lebens stetigen Gewinn, Vorteil, 
Spaß, Erfolg, Sieg etc. Angesichts Deines eigenen bevorstehenden Todes wirst Du jedoch 
feststellen, dass Dir Deine Verstand-Ego-Einheit stets leere Versprechungen gemacht hat; 

plötzlich erkennst Du, dass Du am Ende Deines Lebens mit leeren Händen dastehst. Das ist 
der Grund, warum viele Menschen ihr Leben mit den Worten/Gedanken „hätte, dürfte, 

könnte, würde, möchte“ etc. beenden. Erst im allerletzten Moment erkennst und akzeptierst 
Du Deine eigenen Fehler, denn erst angesichts Deines eigenen Todes wendest Du Dich Hilfe 
suchend nach innen. Deine „Innere Person“ wird Dir dann sicherlich helfen – nicht jedoch, 



 

348 

 

ohne zuvor das Abbild Deiner „Äußeren Person“ wie einen Spiegel auf Dich zurückzuwerfen, 
denn erst dadurch erkennst Du Deinen grundlegenden Irrtum. Diese Erkenntnis wiegt schwer, 

doch erst durch die Annahme und Akzeptanz Deiner eigenen Fehler gelangst Du in eine 
Position, aus der heraus Du Dich wandeln kannst. Verweigerst Du diese Annahme, so wird 

und kann Dir nicht geholfen werden, denn die „Äußere Person“ ist es, die sich bewegen muss; 
die „Innere Person“ hingegen ist unbeweglich, sie weilt in ewiger Harmonie und Stille. 

M. Ulbrich 

 
Die Frage, wer Du in Wahrheit bist, wird letzten Endes einzig durch die Erkenntnis 

beantwortet, wer oder was Du nicht bist.  

M. Ulbrich 

 
Es gibt keinen Kampf, es existiert nichts, was jemals bekämpft oder überwunden werden 

müsste, weder Krankheit, Tod, noch irgendwelche Probleme. Jedweder Kampf ist ein 
illusionärer Irrtum, der Dich unweigerlich gefangen halten wird. 

M. Ulbrich 

 
Es gibt immer nur eine einzige Aufgabe, die es zu erledigen gilt. Dieser einen gegenwärtigen 

Aufgabe sollen Deine gesamte Konzentration, Deine Aufmerksamkeit und Deine Achtsamkeit 
gehören. Es gibt niemals eine zweite Aufgabe, die gleichzeitig erledigt werden muss. Es mag 

durchaus sein, dass, während Du diese eine Aufgabe erledigst, sich bereits neben Dir auf 
Deinem Schreibtisch die nächsten Aufgaben stapeln, aber diese Tatsache verdient keinerlei 

Beachtung. Konzentriere Dich einzig auf die gegenwärtige Aufgabe. Sogenanntes 
„Multitasking“ zerfasert und zersplittert Deine Konzentration, Deine Aufmerksamkeit und 

Deine Achtsamkeit. Dies führt unweigerlich zu Fehlern, Unwohlsein, Druck, Stress und 
letztlich zu Unzufriedenheit. Widmest Du Dich jedoch streng immer nur der einen Aufgabe, 

so führt dies zu Ruhe, Harmonie, Kraft und Konzentration. Nebenbei arbeitest Du extrem 
effektiv und nahezu fehlerfrei, und dies ohne jegliche Anstrengung.  

M. Ulbrich  
 

Es gibt weder Strafe, noch existiert eine Hölle, in die Du von irgendwelchen „anderen“ 
geworfen werden wirst. Jedoch ist es möglich, dass Du eines Tages das „große Ziel“ erkennst, 

es offenbart sich Dir praktisch. Obwohl zum Greifen nahe, bleibt es Dir jedoch stets 
unmöglich, dieses „große Ziel“ zu erreichen oder Dich gar mit diesem zu vereinen. Denn als 

Voraussetzung dafür müssten Deine inneren Eigenschaften mit den Eigenschaften des 
„großen Zieles“ korrespondieren. Angesichts Deines Scheiterns erkennst Du plötzlich die 

gesamte Tragweite Deines Seins, Deines Tuns und Deiner Handlungen. Blitzartig wird Dir 
bewusst, dass Du Deinen Zugang zum „großen Ziel“ zugunsten eines völlig unbedeutenden, 
lächerlichen, geringen und winzigen Vorteils während Deines Lebens geopfert hast. Darum 
handle stets selbstlos für die Liebe, schließlich ist die Liebe alleine das große Ziel. Wer von 
dieser Liebe verschieden ist oder gar gegen sie handelt, der wird sie weder erreichen, noch 

sich mit ihr vereinigen können. Diese Erkenntnis ist für denjenigen, der scheitert, bereits die 
Hölle, deren Erschaffer niemand anderer als er selber ist. 

M. Ulbrich 
  

Schließe niemals von der „Äußeren Person“ auf die „Innere Person“. Selbst, wenn Du einmal 
diesbezüglich Recht haben solltest, so wirst Du doch ebenso unzählige Male einem Irrtum 

unterliegen. 



 

349 

 

M. Ulbrich 

 

Jede aktive Handlung gegen andere Wesen ist nicht nur eine Handlung gegen die Liebe, 
sondern ist gleichermaßen eine Handlung gegen Dich selbst. 

M. Ulbrich 

 

Der Verstand ist lediglich ein eindimensionales Werkzeug, denn er ist stets nur dazu 
imstande, eine einzelne Perspektive einzunehmen. Er muss sich stets vor jeder Betrachtung 
aktiv für eine einzelne Sichtweise entscheiden, die als Konsequenz das Bild festlegt, das im 
Verstand entsteht. Das geistige Auge jedoch ist ein ungleich größeres Werkzeug, denn es ist 
dazu befähigt, jedwede mögliche Perspektive gleichzeitig einzunehmen. Als Konsequenz ist 

ausschließlich das geistige Auge zu einer vollständigen und ganzheitlichen Sichtweise 
befähigt. 

M. Ulbrich 

 

Ein Paradoxon entspricht keineswegs der wahren Natur des Seins, denn ein Paradoxon 
entsteht grundsätzlich aus falschen Annahmen und Interpretationen. Die Grundvoraussetzung 
für die Entstehung eines Paradoxons, gleich welcher Art, ist die Anwendung der Logik, denn 
die Logik basiert auf den begrenzten Fähigkeiten und Perspektiven des Verstandes. Erst mit 
Hilfe von Trennungsfaktoren – wie zeitlicher Reihe, Räumlichkeit, Begrenzung (immer nur 

eine einzige Sache erfassen können), Bewertung, Abgleich, Interpretation – entsteht im 
Verstand das Paradoxon. Das wahre Sein ist jedoch unbegrenzt und gleichzeitig (denn Zeit 
entsteht ausschließlich im Verstand). Daher entsteht ein Paradoxon ausschließlich innerhalb 

von Begrenzung. Obwohl das Paradoxon somit kein wirkliches und festes Hindernis darstellt, 
da es ausschließlich illusionärer Natur ist, besitzt es trotzdem auf der begrenzten Ebene des 

Verstandes die Fähigkeit, den Verstand durch die Verwicklung in permanente Widersprüche 
zu lähmen.  

M. Ulbrich 

 
Sieht man sich selber als den Körper, aus dem quasi erst die Seele und das eigene Ich-

Bewusstsein hervorgingen, so wird innerhalb einer solchen Sichtweise mit dem Eintritt des 
Todes zwangsläufig das Gesamtkonstrukt vernichtet. Sieht man sich selber jedoch als 

unbegrenztes Bewusstsein, aus dem Körper und Geist hervorgehen, so ist diese Systematik 
der automatischen Zerstörung des Gesamtkonstrukts nicht länger gegeben. Diejenigen 

Sterbeforscher, die ein über den Tod hinausgehendes und bestehendes Bewusstsein 
antizipieren, liegen im Grunde genommen richtig; trotzdem kümmern sie sich in erster Linie 

um Nahtoderfahrungen, die durch den temporären Zusammenbruch der Körperfunktionen 
evoziert werden. Wenn das Bewusstsein aber durchgängig ist, so ist es jedoch genauso gut 

möglich, durch konsequente Lernprozesse die Begrenzung des Alltagsbewusstseins zu 
überwinden. Dieser Prozess löst exakt dieselben Erfahrungen aus, die auch der Tod des 

Körpers hervorruft, jedoch mit einem entscheidenden Unterschied – ich versuche es direkt 
und einfach auszudrücken: Der Tod am Ende des Lebens, der durch den Tod des Körpers 

ausgelöst wird, ist die „ultimative Zwangsräumung“. Es ist wie an der Kasse im Supermarkt: 
„Hier nicht mehr!“ – Ende, Feierabend, Schluss, Finale, vorbei und vorüber. Aber der Mensch 

hat Zeitlebens, d. h. zu jedem Zeitpunkt die Möglichkeit, sein begrenztes Bewusstsein 
nachhaltig zu überwinden. Beim körperlichen Tod, der „Zwangsräumung“, wurde dieser 

Prozess durch den Verfall des Körpers eingeleitet; beim Tod mitten im Leben, bei dem der 
Körper völlig unversehrt bleibt, wird der Tod durch einen konsequenten Lernprozess 



 

350 

 

herbeigeführt. Der Tod mitten im Leben hebt durch einen Lernprozess alle Begrenzungen auf, 
während beim Tod am Ende des Lebens keinerlei Lernprozess stattfindet. Der Tod des 

Körpers ist einzig und alleine eine gelungene illusionäre Aufführung innerhalb des 
durchgängigen Bewusstseins. 

M. Ulbrich  

 
Der Mensch ist eine lernende Wesenheit. Ein simples Beispiel: Aus Erfahrung weiß der 

Mensch automatisch, dass sich unter der Tischdecke ein Tisch befindet, ebenso, dass sich 
unter der Bettdecke ein Bett befindet. Auch wenn diese Annahme nicht in hundert Prozent 

aller Fälle zutreffend ist, so wird die Erwartungshaltung trotzdem fast immer erfüllt. Entfernt 
man die Tischdecke, so kommt der Tisch mit der Tischplatte zum Vorschein, entfernt man die 

Bettdecke, so kommt die Matratze des Bettes zum Vorschein. Exakt die gleiche Systematik 
gilt für das Ich-Konstrukt, jedoch mit einem entscheidenden Unterschied: In den Beispielen 
zuvor wusstest Du bereits sehr genau, was Du nach der Entfernung der Tischdecke bzw. der 

Bettdecke vorfinden würdest. Dieser Umstand gilt jedoch nicht für den Blick hinter Dein 
eigenes Ich, da Du ja über keinerlei Erfahrungswerte diesbezüglich verfügst. Du weißt nicht 

einmal, ob dort überhaupt etwas gefunden werden kann. Jegliche Erwartungshaltung in dieser 
Hinsicht wäre demnach völlig willkürlich. Ich hingegen versichere Dir: Es lohnt sich, hinter 
Dein eigenes Ich-Konstrukt zu schauen. Wie gesagt, es ist nicht notwendig, nach etwas zu 

suchen oder Dir vorzustellen, was gefunden werden könnte. Wichtig ist nur, den Schleier der 
Unwissenheit zu entfernen. Du musstest auch nicht im Voraus wissen, ob unter der 

Tischdecke auch ein Tisch ist, Du hast einfach nur die Tischdecke entfernt – das ist bereits die 
gesamte Lösung. 

M. Ulbrich 

 
Erkennt man sein wahres Ich, das hinter der individuellen äußeren Form und allen 

Persönlichkeitsanteilen liegt, so ist es sehr gut möglich, dass aus dieser Kenntnis heraus das 
Bestreben und der Wunsch geboren wird, all den andern Menschen zu helfen. Es ist 

grundsätzlich nichts falsch daran, den anderen Menschen zu helfen. Andererseits ist es jedoch 
keineswegs der Fall, dass alle anderen Menschen in irgendeiner Art und Weise gerettet 

werden müssten, denn alle ihre Hindernisse und Schwierigkeiten sind ausschließlich 
illusionärer Natur und entstehen/bestehen deshalb ausschließlich im Geiste dieser Menschen. 
Aus Sicht dieser Menschen ist ihr Leid jedoch echt. Trotzdem, der Gedanke, all die anderen 

Menschen retten zu wollen, impliziert grundsätzlich das Vorhandensein eines Fehlers 
innerhalb der höchsten Wahrheit. Das „Retten wollen“ basiert jedoch einzig und alleine auf 

einer negativen Bewertung innerhalb eines dualistischen Bemessungssystems, das 
ausschließlich zur äußeren Person gehört. Die höchste Wahrheit jedoch kennt keinerlei 

dualistische Gegensätze und demnach auch keine systemischen Fehler, denn sie ist zu jedem 
Zeitpunkt (Zeit existiert nur innerhalb von Begrenzung) vollkommen. Als Konsequenz ist die 

Bestrebung, alle anderen Menschen retten zu wollen, eine illusionäre Sackgasse, was Dich 
jedoch niemals daran hindern sollte, den Menschen an sich grundsätzlich dienlich zu sein.  

M. Ulbrich 
 

Anhaftung, Handlungswünsche, Planungen, zielgerechtes Streben, Wünschen und das Wollen 
an sich, gleich in welcher Hinsicht, sind allesamt kraftvolle Tendenzen, die das Ego 

permanent stärken, welches als Konsequenz die Sicht auf die „Innere Person“ nachhaltig 
verschleiert. Die konsequente Beseitigung/Auflösung aller Handlungs- und 

Bestrebungstendenzen ist die einzige Möglichkeit, die „Innere Person“ zu befreien, denn 
durch die konsequente Beseitigung aller Bestrebungstendenzen wird automatisch der 



 

351 

 

„Äußeren Person“ jegliche Kraft entzogen. Eines Tages wird die „Äußere Person“ völlig 
unvorhersehbar und unerwartet zusammenbrechen/zerfallen. Wenn dies geschieht, wird 

automatisch und blitzartig die „Innere Person“ erkannt. 

M. Ulbrich 

 
Der Suchende, der sich selber zu finden und zu erkennen versucht, mag sehr viele 

Vorstellungen in Bezug auf eine entsprechende Antwort haben. Auch hinsichtlich der Frage, 
ob es eine Existenz über den Tod hinaus gibt, kann unendlich viel phantasiert werden. Bunte 
Landschaften, das Paradies, der Himmel, frühere Verstorbene oder gar ein rosaroter Planet 
fallen den Menschen hierzu vielleicht spontan ein. Eines ist jedoch absolut kennzeichnend, 

egal ob für die Suche nach sich selber oder in Bezug auf mögliche Existenzformen nach dem 
Tod: Derjenige, der diese Phantasien und Visionen hat, sieht sich selber stets als Subjekt, 

d. h., in jeder einzelnen Geschichte sieht er sich weiterhin als Ich-Identität fortbestehen, die 
exakt das Gesehene erlebt. Dadurch bleibt er stets als wahrnehmende Ich-Identität Teil der 

jeweiligen Antwort. Diese Annahme, als Ich-Identität fortzubestehen, ist absolut plausibel und 
entspricht der normalen Denkweise sowie allen bisherigen Erfahrungen. Diese vielleicht 

wichtigste aller Grundannahmen ist jedoch falsch. Umso größer ist entsprechend die 
Schockwelle, wenn der grundlegende Irrtum aufgelöst wird, denn die Erkenntnis löst 

blitzartig die Ich-Identität des Erfahrenden auf. Diese Fokussierung hat zwar immer noch 
einen subjektiven Charakter, die Person als illusionäres Produkt jedoch zerfällt synchron zu 

der Erkenntnis, die gewonnen wird. Im Grunde wurde lediglich ein Irrtum erkannt und durch 
Erkenntnis ersetzt. Diese Darlegung kann jedoch keinesfalls die Wucht und Größe dieser 

Erfahrung/Erkenntnis vermitteln. 

M. Ulbrich 

 
Stelle Dir einmal vor, Du würdest mit Deiner Digitalkamera pro Tag fünf Fotos für die 

jeweils fünf wichtigsten Ereignisse des Tages machen. Diese fünf Fotos setze ich nun gleich 
mit den fünf wichtigsten Erinnerungen. Da Du etwas altmodisch bist, lässt Du alle Bilder als 
Dias entwickeln. Obwohl lediglich fünf Fotos pro Tag gemacht wurden, hast Du trotzdem an 

Deinem sechsundfünfzigsten Geburtstag immerhin gewaltige 102.200 Dias in Deinem 
Wohnzimmer liegen. Du möchtest Dir nun alle Dias einmal ansehen. Nun tritt die Begrenzung 

und die Schwäche Deines Verstandes offen zu Tage, denn obwohl alle 102.200 Dias in 
Deinem Wohnzimmer gestapelt und somit gleichzeitig „seiend sind“, ist Dein Verstand 

trotzdem nur in der Lage, ein Dia nach dem anderen in einer zeitlichen Reihe zu schauen. 
Selbst wenn Du nun pro Tag 500 Dias anschauen würdest, so bräuchtest Du immer noch gut 

204 Tage, um einmal die gesamten Dias zu betrachten. Eine zweite Begrenzung ist die 
Fähigkeit der Erinnerung. Während Du die letzten 500 Dias betrachtest, kannst Du gezielt nur 

auf einen sehr geringen Teil der zuvor gesehenen Bilder zurückgreifen, dies zudem nur 
bruchstückhaft. Hinter Deiner Ich-Identität, hinter Deiner „Äußeren Person“ liegt jedoch eine 
unbegrenzte Fähigkeit zur Wahrnehmung. Aufgrund fehlender Begrenzungen werden nicht 
nur 102.200 Dias gleichzeitig wahrgenommen, sondern es herrscht die Vollständigkeit und 

Unteilbarkeit eines absoluten Ganzen. Begrenzung existiert ausschließlich innerhalb der 
„Äußeren Person“, Begrenzung entspricht jedoch nicht der wahren Natur des Seins.  

M. Ulbrich 
 

Der Mensch ist zu jedem Zeitpunkt die Summe seiner Fähigkeiten, Meinungen, Vorurteile, 
eben seiner inhärenten Eigenschaften. Solange der Mensch jedoch halbherzig agiert und in 

seinem Inneren von „geteilten Mehrheitsentscheidungen“ zerrissen und gespalten ist, so lange 
ist ein Mensch nur bis zu einem gewissen Grad er selber. Nun, was ist hiermit gemeint? Ich 



 

352 

 

will es einmal so versuchen: Ein Wissenschaftler hat sich in über vierzig Jahren Forschung 
über das Fallschirmspringen weltweit einen Ruf gemacht. Er hat dreiundzwanzig Bücher 

geschrieben und wichtige mathematische Berechnungen diesbezüglich aufgestellt, die 
bahnbrechend für die weitere Materialentwicklung waren. Er ist überall bekannt, sein Wissen 

geschätzt, niemand kann ihm auf diesem Gebiet das Wasser reichen. Da er aber unter 
massiver Höhenangst leidet, hat er in seinem gesamten Leben nicht einen einzigen 

Fallschirmsprung absolviert. Nun, sicherlich kennt er alle Fakten auswendig, weiß alles zum 
Thema Fallschirmspringen, aber so viel er auch weiß, gelesen und studiert hat, so bleibt er 

trotzdem in gewisser Weise unwissend, denn wahres Wissen bedeutet nicht Errechnen, 
Auswendiglernen oder Anlesen. Wahres Wissen bedeutet ausschließlich Sein. Solange Du 

halbherzig agierst, so lange hast Du nur von Intuition und vom Frieden gehört, hast von Liebe 
gelesen und Du hast vielleicht schon einmal große Ruhe empfunden. Dagegen ist erst einmal 

nichts einzuwenden. Aber was, wenn Du von Natur aus selber die Intuition bist, selber der 
ewige Frieden bist? Was bedeutet es schon, über Liebe gelesen zu haben, wenn Du selber die 
unendliche Liebe bist? Was bedeutet es schon, einen Moment lang Ruhe gefunden zu haben, 
wo Du doch selber die unteilbare ewige Ruhe bist? Verstehe: Wissen bedeutet in Wahrheit 

Sein, niemals jedoch „Wissen von und über“.  

M. Ulbrich 

 
Selbsterkenntnis bedeutet „Erkenne Dich selber“. Dieser Aufruf bedeutet jedoch mitnichten, 
dass Dein wahres Ich ein höheres individuelles Ich wäre, das Du erst finden müsstest. Zudem 
kannst Du nur nach etwas suchen, von dem Du ein geistiges Bild oder zumindest in Deiner 

Phantasie eine Vorstellung hast. Nimmst Du nun den oben genannten Aufruf wörtlich, so wird 
Dich dieser unweigerlich in die Irre führen. Sicherlich wirst Du auf dieser Suche eine Art von 
Bild oder Antwort in Bezug auf Dich selber finden. Diese Bilder oder Antworten sind jedoch 

begrenzte Konstruktionen, die rein gar nichts mit Deinem wahren Ich zu tun haben. Daher 
sage ich: Eine Suche ist überhaupt nicht notwendig, sondern sogar kontraproduktiv. Viel 

einfacher ist es jedoch für Dich zu erkennen, was Du in Wahrheit selber nicht bist. Es ist eine 
Art Reduzierung auf das Wesentliche, auf Deine wahre Natur des Seins. Beseitigst Du 

konsequent alle Irrtümer und Fehler in Bezug auf Dein Ich, so wirst Du völlig mühelos und 
automatisch Dein wahres Ich finden. Die Bezeichnung „Selbsterkenntnis“ ist jedoch im 

Grunde genommen eine falsche Wortwahl, denn primär wird erkannt, dass Dein 
ursprüngliches individuelles Selbst lediglich ein illusionäres Konstrukt gewesen ist, das 
plötzlich in einem ungeteilten und stets vollständigen Sein keinerlei Bestand mehr hat. 

Selbsterkenntnis setzt immer den Zerfall und die Demontage der falschen Verbindungen der 
sogenannten Ich-Identität voraus. Auf den Punkt gebracht: Die Erkenntnis löscht den Irrtum 

auf, nichts wird zerstört, nichts wird gefunden, was nicht schon immer gewesen wäre. 

M. Ulbrich 
 

Die Barriere. Der Mensch geht stets davon aus, dass alles, was er erlebt und sieht, von ihm 
getrennt im Außen existierend liegt. Durch diese Annahme und deren Festschreibung als 

„Realität und gegebene Wahrheit“ hat sich der Mensch nun selber sein eigenes großes 
Hindernis geschaffen, das er erst einmal nicht ohne Weiteres überwinden kann. Trotzdem, 

nehmen wir einmal den Begriff der Ruhe und der Stille: Die meisten Menschen wissen nichts 
von der Ruhe und der Stille. Sie ziehen stets die Aktivität der Ruhe und der Stille vor, weil sie 

davon ausgehen, dass die Stille inhaltslos ist. In unserer äußeren Welt ist Aktivität einfach 
alles. Wird ein solcher Mensch jedoch ruhiger und stiller und wendet er sich aktiv der Ruhe 
und der Stille zu, so wird er graduell ruhiger und stiller, das ist logisch. Vertieft er nunmehr 

immer weiter die Ruhe und die Stille, so erreicht er immer größere und tiefere Anteile daran. 



 

353 

 

Er erfährt nun wirklich bereits große Ruhe und große Stille. Trotzdem nimmt er immer noch 
fälschlicherweise an, diese Ruhe und Stille nur im Außen erreichen zu können. Denn er ist 

zwar der Erfahrende der Ruhe und Stille, ist jedoch von dieser grundsätzlich getrennt, erfährt 
sie daher nur als Zuschauer bzw. Erlebender. Der Irrtum wird jedoch sofort aufgelöst, wenn 

der potenziell höchste Grad an Ruhe und Stille verwirklicht wird, denn dann erfährt ein 
Mensch diese nicht mehr „im Außen existierend“, sondern erkennt blitzartig, dass er selbst 
von ihr nicht verschieden ist. Auf den Punkt gebracht: Er ist nun selber die Ruhe und die 

Stille geworden. Die folgende Erkenntnis ist absolut wichtig! Diese Aussage ist universell, 
d. h., sie ist auf alle Deine Eigenschaften und Handlungen übertragbar, insbesondere für die 

Liebe und die Intuition, für Ruhe, Stille, Frieden und Glück. Du wirst immer so lange getrennt 
von diesen Eigenschaften existieren und nur graduelle Erfahrungen diesbezüglich erreichen 

können, solange Du Dich diesen Eigenschaften nicht ganz und gar vollständig hingibst. Wenn 
Du Dich ihnen wirklich ganz und gar hingibst, wirst Du selber zu diesen Eigenschaften 

werden, erst dadurch wird jegliche Trennung aufgehoben. Dies ist das höchste Ziel. Darum 
sei selber die Liebe. Denn wenn Du die Liebe selber bist, setzt dies alle graduellen Einsichten 

in unbeschreiblichem Maße herab. 

M. Ulbrich 

 
Die meisten Menschen halten sich stets für das, was sie selber den anderen Menschen in 
Bezug auf ihre eigene Person glaubhaft machen können. Dies öffnet dem Menschen die 

Möglichkeit der Lüge und Täuschung. Es ist möglich, eine funkelnde Fassade aufzubauen, 
hinter der in Wirklichkeit gähnende Leere herrscht. Darum ist dies das Feld des Scheins. Eine 

andere Sichtweise ist, dass sich die Menschen für das halten, als was sie sich selber sehen. 
Hier ist Lüge und Täuschung zwar kaum möglich, stattdessen eröffnet eine solche Sichtweise 

jedoch die Möglichkeit der falschen Annahmen und Fehlinterpretationen: Der Mensch irrt 
sich einfach in seiner eigenen Beurteilung, darum ist dies das Feld des Irrtums. In Wahrheit ist 
der Mensch jedoch einzig stets, was er ist. Es geht hierbei nicht um die Beurteilung oder das 
Bemessen mit Hilfe unterschiedlicher Maßstäbe, sondern es geht ausschließlich um das Sein 
selber. Innerhalb der Allumfassenden Perspektive des Seins ist jeder Irrtum ausgeschlossen.  

M. Ulbrich 
  

Weisheit. Grundsätzlich ist wichtig zu erkennen, dass Wort und Schrift immer begrenzter 
Natur sind, da sie spezifisch sind. Alles Spezifische ist begrenzter Natur. Trotzdem kann sehr 

wohl zwischen der „Begrenzung/falschen Lehre“ und der „Weisheit/richtigen Lehre“ 
unterschieden werden. Die „falsche Lehre“, die von Natur aus begrenzt ist, verweist und 
generiert neue Begrenzungen, indem sie eine Vielzahl von Aussagen trifft und Regeln 

aufstellt, die den Leser oder Zuhörer in immer neue Begrenzungen verstricken und 
verwickeln. In diesem Falle nährt die Begrenzung die Begrenzung, der Irrtum wird 

vergrößert. Die „Weisheit/die richtige Lehre“ ist zwar ebenso begrenzter Natur, basiert sie 
doch genau wie die „falsche Lehre“ auf Wort und Schrift – zumindest wenn man versucht, 

diese Lehre anderen Menschen näherzubringen. Jedoch verweist die Weisheit ausschließlich 
auf das „Unbegrenzte“. Sie stellt zwar auch Regeln auf, jedoch zielen diese Regeln einzig 

darauf ab, die falschen Begrenzungen aufzulösen und aufzugeben. Dies ist ein riesiger 
Unterschied! Während die falsche Lehre Dich in ein Gefängnis verbannen wird, führt Dich 

die Lehre der Weisheit in die unbegrenzte Freiheit, die Deiner wahren Natur entspricht.  

M. Ulbrich 
 

Intuition und Verstand. Wenn Du Dich der Intuition immer weiter öffnest, so gelangst Du zu 
immer tieferer Erkenntnis. Nun, Intuition und Verstand sind zwei völlig verschiedene 



 

354 

 

Systeme mit völlig unterschiedlichen Fähigkeiten. Diesen Umstand erkennst Du insbesondere 
in Bezug auf große, komplexe intuitive Eingebungen. Wie gesagt, ist Intuition vollkommen 
mühelos und entbehrt jeglicher Anstrengung. Völlig unerwartet schenkt sie Dir Erkenntnisse 
gleich einer riesigen Sinfonie, derer Du in einem einzigen Augenblick gewahr wirst. Obwohl 

die Intuition dem Fühlen und der Hingabe entspricht, bekommt der Verstand mit seinem 
Denken trotzdem etwas von diesem Vorgang mit, insbesondere weil die Intuition 

wellenförmig auftritt. Nun, was geschieht jedoch, wenn der Verstand mit dem Denken nach 
dieser riesigen Sinfonie greift und sie festzuhalten versucht, beispielsweise um sie 

aufzuschreiben? Nun, sobald der Verstand zugreift, ist die Sinfonie fort. Der Verstand mit 
seinen begrenzten Fähigkeiten ist bestenfalls dazu imstande, sich an ein oder zwei Sätze 

dieser Sinfonie zu erinnern und diese lücken- und bruchstückhaft zu Papier zu bringen, zu 
mehr ist er nicht in der Lage. Für den Verstand gilt vor allem eines: Hände weg von der 

Intuition! Sobald der Verstand sich einmischt, wird daher die Intuition in den Hintergrund 
gedrängt. Darum lasse die Intuition zu, denn dann wird jeder intuitiven Welle stets eine 

überlagernde, noch größere intuitive Welle folgen. Versuche niemals, etwas festzuhalten, 
denn dies ist keineswegs notwendig. Intuition ist stets vollständig und mühelos, der Verstand 
mit seinem Denken jedoch bedarf immer einer aktiven Anstrengung. Der Verstand ist stets 

der Zerstörer der Intuition.  

M. Ulbrich 

 
Denker und Lenker. Wer denkt, wer lenkt? Dies ist eine Frage von grundlegender Bedeutung. 

Natürlich, die Antwort lautet stets: „Wir“. Eine solche Antwort ist jedoch unzureichend, 
darum untersuchen wir einmal genauer, wer wirklich denkt und wirklich lenkt. Nehmen wir 

einmal den Körper – mit Körperlichkeit, Sinneseindrücken und Körpergefühl. Nun, erst 
einmal ist der Körper ein autarkes Konstrukt, d. h., wir haben nur in einem sehr geringen 

Maße Einfluss auf ihn. Gut, unsere Atmung können wir gezielt beeinflussen, das ist richtig. 
Hacke ich mir jedoch beim Holzspalten zwei Finger ab, so werde ich als Konsequenz starke 
Schmerzen haben, so sehr ich mir diese Schmerzen auch wegwünsche. Dieser Automatismus 
gilt für die meisten Körperfunktionen, darunter sexuelle Erregung, Schmerzen allgemein etc. 

Denn der Körper mit seinen Sinnen handelt absolut autark, völlig unabhängig von Deinen 
„eigentlichen Wünschen“. Erst einmal wirst Du immer die Schmerzen hinnehmen müssen. 

Aber es gibt eine Instanz, die in der Lage ist, sich grundsätzlich über jede dieser Vorgaben der 
„Äußeren Person“ hinwegzusetzen, sie völlig auszuhebeln. Dies ist die „Innere Person“. Zwar 
gibt es keine Möglichkeit, die Schmerzen direkt abzuweisen oder zu vermeiden, darum nehme 

sie erst einmal vollständig an. Nun stellt sich die Frage, ob und inwieweit Du Deine „Innere 
Person“ kennst, denn davon hängt es ab, ob Du den Körper mit all seinen Empfindungen 

beherrschst oder nicht. Wie gesagt, es geht nicht um Vermeidung oder Flucht, denn beides ist 
nicht möglich, sondern es geht stets um das Lernen. Erkennen setzt immer einen Lernprozess 
voraus. Nun, was gilt es zu lernen? Lerne das Grobe und Einfache vom Höheren und Feineren 
zu unterscheiden. Der Körper ist grob und einfach, genau wie die Wünsche, die er mit Hilfe 

der Sinne permanent generiert. Die „Innere Person“ jedoch ist alles: Sie ist sanft, ruhig, 
unangreifbar, mühelos und stets vollständig. Sie ist der Überwinder aller Hindernisse und 

Begrenzungen. Nichts hat das Potenzial, sie in die Schranken zu weisen. Die meisten 
Menschen sind jedoch einzig auf Körper und Sinne mit all den daraus resultierenden 

Wünschen fokussiert. Dieser Körperlichkeit und ihren Wünschen beugen sie sich 
bedingungslos. Als Konsequenz entstehen unweigerlich nicht enden wollende Gier, Hass, der 

Wunsch nach Erfolg, Machtstreben, Wünsche über Wünsche. Diese Wünsche bilden 
wiederum die Grundlage für Betrug, Fremdgehen, Affären, Mord, Krieg etc. Jemand kann 
sehr reich sein, kann sich alles kaufen. Ein anderer ist ein mächtiger Mann in Politik und 



 

355 

 

Wirtschaft. All dies ist jedoch letztlich völlig inhaltslos, leer und bedeutungslos. Kraft hat 
alleine, wer seine Begierden und Verlangen unter allen Umständen beherrscht und frei ist von 

Anhaftungen. Im Angesicht der „Inneren Person“ zerfallen alle Wünsche, Begierden, 
Anhaftungen, Schmerzen, Zwänge, Probleme oder was auch immer. Sie alleine hat Kraft und 
Größe, sie hat das Potenzial, alles zu egalisieren. Darum lasse Dich nicht von Deinem Körper, 
von Deinen einfachen Wünschen und Anhaftungen regieren, denn dann bist Du in Wahrheit 
nur Spielball der äußeren Dinge. Es ist Deine ganz persönliche Wahl, die Du zu treffen hast. 

Bedenke jedoch: Der Körper mit den Sinnen und den vielen Wünschen wird Dir sicherlich die 
ein oder andere Freude machen. Der Preis, den Du dann dafür zahlen musst, wird Deine 

Freiheit sein, denn nur Deine „Innere Person“ ist in der Lage, Dich in die Freiheit zu führen.  

M. Ulbrich 

  
Ich & Ich. Wenn ich morgens aufwache, bin ich meist sehr müde, mein Gesicht ist zerknittert 
und ich fühle mich kraftlos. Mache ich Sport, so schmerzen mir bereits nach kürzester Zeit die 
Fuß- und Kniegelenke. Ich habe Haarausfall; die wenigen Haare, die ich noch habe, ergrauen 

zusehends. Nachdem ich den ganzen Tag im Büro auf meinem Schreibtischstuhl gesessen 
habe, bin ich an den Beinen verschwitzt, auch bei der Gartenarbeit schwitze ich am ganzen 

Körper. Mein zerstörtes Handgelenk schmerzt chronisch, auch mein Tinnitus ist neben 
diversen anderen körperlichen Beeinträchtigungen stets anwesend. Mein Verstand ist 

begrenzt, einmal funktioniert er äußerst effektiv, ein anderes Mal ist er löchrig wie ein Sieb. 
Aber diese gesamte Schilderung stellt ausschließlich die Sichtweise auf die „Äußere Person“ 

dar, die nur einer oberflächlichen Betrachtungsweise entspricht. Als Konsequenz existiert 
jedoch auch die Sichtweise auf die „Innere Person“, die ein völlig anderes Bild zeichnet: Nun, 
ich verweile nicht in Stille, sondern „ich bin diese Stille“, ich liebe nicht ein wenig, sondern 
„ich bin die Liebe“, ebenso wie „ich die Intuition bin“. Die meisten Leser werden an dieser 

Stelle meine Schilderung als Größenwahn oder Effekthascherei interpretieren. Dies ist jedoch 
falsch. Denn das oben Gesagte ist universell und gilt daher für jeden einzelnen Menschen. 

Jeder Mensch ist zu jedem Zeitpunkt die Summe seiner Eigenschaften und Handlungen. Als 
Konsequenz ist jeder Mensch alleine für sich selber verantwortlich, denn er ist es, der 

entscheidet, was er ist. Verstehe, dass Du kein getrennt existierendes Wesen bist, denn eine 
solche Annahme gründet einzig auf fehlerhaften Beurteilungen und Verknüpfungen, die 

ausschließlich illusionärer Natur sind. So wie der Paranoide felsenfest davon überzeugt ist, 
dass alle ihn verfolgen und ihm Böses antun wollen, genauso bist Du davon überzeugt, ein 
getrennt existierendes Wesen zu sein. Die Festschreibung dieser Annahme ist Dein eigenes 

Gefängnis. In Wahrheit bist Du jedoch stets frei. Es ist an Dir, zwischen Gefängnis und 
Freiheit zu wählen.  

M. Ulbrich 
  

Totenstille. So bezeichnet der normale Mensch die vollkommene Stille, denn der Mensch hat 
eine grundsätzliche Furcht vor der Stille. Aus diesem Grunde meiden die meisten Menschen 
die Stille und ziehen ihr stets Aktion, Aktivität, Unterhaltung, Zerstreuung und Abwechslung 
vor. Der Mensch liebt die Vielfalt und die Abwechslung, die seine Leidenschaften wecken. 

Bereits ein sehr kurzer, inhaltsloser Zeitraum, in dem keinerlei Merkmale der Verschiedenheit 
oder der Aktion auftreten, führt bei den meisten Menschen bereits zu einem ausgeprägten 

Gefühl der Langeweile. Der Mensch beurteilt jeden Moment seines Lebens im Verhältnis zur 
Betätigung. Innerhalb von Untätigkeit erwächst deshalb explosionsartig das Nicht-Fühlen, das 

Gefühl von Leere, Traurigkeit und von Kummer, der mit dem Wissen um die entgangenen 
Freuden einhergeht. Aus diesem Grunde meidet der Mensch konsequent die Stille, auch wenn 
er sich vielleicht ab und zu ein wenig Ruhe gönnt. Doch selbst diese vermeintliche Ruhe wird 



 

356 

 

meist durch TV, Internet, Musik, oder anderen Inhalten ausgefüllt. Kommt es jedoch wirklich 
einmal zum Erleben von echter Stille, so wird durch diese, da gefühlsmäßig negativ besetzt, 

sofort „Aktion und Aktivität“ ausgelöst, die Stille wird schnellstmöglich unterbrochen. Durch 
diese Systematik erkennt der Mensch, der so handelt, nicht, welchen gewaltigen Verlust er 

durch seine Furcht vor der Stille erleidet. Denn hinter der vollkommenen Stille liegt im 
Verborgenen der wahre Grundzustand seines Seins. Nur der Verstand mit seinen negativen 

Interpretationen und Bewertungen ist es, der die Menschen in niemals endender Aktion 
gefangenhält. Die Schlussfolgerung des Verstandes, in und hinter der vollkommenen Stille sei 

nichts vorhanden, ist falsch, denn die Stille ist in Wahrheit der Grundzustand allen Seins. 
Genau wie im vorherigen Fall der Verstand die Intuition zerstört, so ist in diesem Fall die 
Aktivität der Zerstörer der Stille. Auf den normalen Menschen wirkt die Stille wie eine 
furchteinflößende Barriere. Diese Furcht ist jedoch völlig unbegründet, denn bedenke: 

„Bewegung ist Schein, Stille ist Sein“.  

M. Ulbrich 

 
Negative Gedanken, Hass und Rache. Solche Gedanken und Gefühle beinhalten grundsätzlich 
einen gravierenden Irrtum, den es zu finden und aufzulösen gilt. Wenn Du es jedoch zulässt, 
dass sich solche Gefühle und Gedanken autark und unkontrolliert innerhalb Deiner Person 

verankern und vermehren, so wird es Dir früher oder später sehr schlecht ergehen. Es ist exakt 
so, als würdest Du einen riesigen Topf Marmelade einwecken: Verwendest Du auch nur eine 
einzige faule Frucht, so ist dieser Umstand bereits dazu in der Lage, Dein gesamtes Werk zu 
vernichten. Ein negativer Gedanke nimmt nicht nur einem anderen, positiven Gedanken den 
Platz weg, sondern infiziert quasi auch die anderen positiven Gedanken. Gut, Du musst nicht 
alles schönreden oder über alles und jeden in Begeisterung verfallen. Aber lasse Dich nicht 

tatenlos von negativen Gedanken und Gefühlen regieren. Suche den Fehler und beseitige ihn. 
Natürlich muss nicht wirklich etwas beseitigt oder vernichtet werden, denn der Fehler liegt 
immer ausschließlich innerhalb Deiner Sichtweise. Und diese kannst Du sehr wohl ändern – 

ganz im Gegensatz zu den Dingen und Ereignissen, mit denen Du stetig im Außen 
konfrontiert wirst.  

M. Ulbrich  
 

Das unbegrenzte Potenzial und die begrenzten Elemente. Sicherlich ist es eine berechtigte 
Frage, warum das „Unbegrenzte“ begrenzte Inhalte generieren sollte. Nun, eine Antwort 

könnte im übertragenen Sinne folgendermaßen aussehen: Ein extrem reicher Scheich stellt Dir 
aus Dankbarkeit einen Blankoscheck aus, und überreicht ihn Dir feierlich. Nun läufst Du 

tagaus, tagein mit diesem Blankoscheck durch die Geschäfte und schaust Dir all die 
verlockenden bunten Waren an. Der Scheck spiegelt in diesem Fall das unbegrenzte Potenzial 

(hier: Kaufpotenzial) wider, während all die Waren die begrenzten Elemente darstellen. Du 
kannst Dich jedoch nicht entscheiden, etwas zu kaufen. Aus diesem Grunde kaufst Du nichts. 

Abends erzählst Du dann allen, was Du beinahe alles gekauft hättest bzw. hättest kaufen 
können. Gut, dadurch bleibt zwar das Potenzial erhalten. Aber dieses Potenzial ist so lange 

rein hypothetischer Natur, solange es nicht entfaltet wird. Sieh, erst wenn Du wirklich diesen 
Scheck nimmst und eine Ware damit kaufst, wird aus dem undefinierten und unbegrenzten 

Potenzial ein begrenztes Produkt, welches das entfaltete und verwirklichte Potenzial darstellt. 
Im oben genannten Beispiel etwas zu kaufen bedeutet, eine Auswahl zu treffen. Eine Auswahl 

zu treffen bedeutet immer Begrenzung, genau wie eine materielle Ware ebenso begrenzter 
Natur ist, denn die einzelne Ware ist immer spezifisch, im Gegensatz zur Unbestimmtheit und 
Undefinierbarkeit aller potenziellen Waren zusammen. Stelle Dir einmal vor, Du könntest Dir 

aussuchen, was und wie Du selber sein könntest, dies ohne Begrenzungen oder 



 

357 

 

Einschränkungen. Nun, die Möglichkeiten selbst sind unbegrenzt, jedoch nur, solange Du 
keine Wahl triffst. Sobald eine Wahl erfolgt, mündet diese automatisch in Begrenzung. Etwas 

Spezifisches ist immer begrenzt, daher auch Deine Wahl, die Du für Dich selber getroffen 
hast.  

M. Ulbrich  

 
Ganz gleich, wie friedvoll, ruhig, hilfsbereit und gleichmütig Du auch sein magst: Andere 

Menschen werden Dich trotz oder gerade wegen Deiner Eigenschaften, die sie irrtümlich als 
Naivität und Schwäche auslegen, angreifen und anfeinden. In solchen Situationen drängt sich 

impulsiv Deine „Äußere Person“ mit ihren harschen Emotionen in den Vordergrund, sie 
drängt Dich zu einem Gegenschlag, verlangt eine Verurteilung und ein Exempel, sie möchte, 
dass Du die Angreifer aufgibst und sie fallen lässt. Denn in den Augen der „Äußeren Person“ 

sind diese Menschen dumm, einfältig, unbelehrbar und unveränderbar. Doch höre in einer 
solchen Situation niemals auf Deine „Äußere Person“, deren Handlungsmotivation einfach ist: 

Sie selbst ist klein und verletzlich. Höre stattdessen auf Deine „Innere Person“, die groß, 
ruhig, weise und unangreifbar zugleich ist. Aus ihrer Position des Wissens und der absoluten 

Stärke heraus wird sie Dir sagen, dass zu keinem Zeitpunkt auch nur ein einziger Mensch 
aufgegeben werden sollte. Denn bedenke: Aus Sicht der anderen Menschen hätte es ein 
solches Ansinnen für Deine Person ebenfalls zuhauf gegeben, sprich, innerhalb Deines 

Lernprozesses hast Du früher selber den anderen Menschen gegenüber oft Fehlverhalten an 
den Tag gelegt, sie verletzt oder grob behandelt, genau so, wie diese Menschen es jetzt Dir 
gegenüber tun. Die anderen Menschen, Deine Angreifer eingeschlossen, sind deshalb ein 
Spiegel Deiner selbst, sie reflektieren Deine frühere Beschaffenheit in allen Abstufungen. 

Innerhalb des Lernprozesses müssen stets alle Lernstufen durchlaufen werden.  

M. Ulbrich  

 
Jede Lehre und jeder Weg, der die Menschen in irgendeiner Art und Weise in die Begrenzung 

führt, basiert grundsätzlich auf einem Irrtum. Diesbezüglich gibt es nicht eine einzige 
Ausnahme. 

M. Ulbrich 
 

Dualistische Bestrebungen. Nun, wonach könnte oder würde das „unbegrenzte Potenzial“ am 
ehesten streben? Die plausibelste und logischste Antwort, die einem spontan einfällt, könnte 

wie folgt lauten: Nach gar nichts, denn der Mensch, der sich innerhalb seiner eigenen 
Begrenztheit wähnt, hält ein solches „unbegrenztes Sein“ für die vollkommene Seligkeit. Am 

wenigsten vermutet der Mensch aus diesem Grunde, dass das „Unbegrenzte“ eine 
Ausformung seines unspezifischen Potenzials in eine begrenzte und spezifische Form 

anstreben würde. Dies ist jedoch der Fall. Dabei gilt es zu beachten, dass hier eine völlig 
konträre Perspektive zugrunde liegt, zumal eine solche Ausformung in eine „Begrenzung“ 
hinein stets reversibel, da ausschließlich illusionärer Natur ist. Nun, wie könnte sich das 

„unbegrenzte Potenzial“ selber erkennen oder definieren? Dies ist erst einmal unmöglich. Der 
Grund, warum sich das „Unbegrenzte“ in das „Begrenzte“ ausformt, ist erst einmal darin zu 

sehen, dass durch diesen Vorgang ein vom „Unbegrenzten“ selber getrennter Betrachter 
entsteht. In Wahrheit ist das „Unbegrenzte“ selbstverständlich nicht vom „Begrenzten“ 
getrennt. Eine solche Trennung erfährt vielmehr einzig der Mensch als die „begrenzte 

Wesenheit“, die nicht ohne Weiteres zum Rückschluss auf ihre wahre Natur befähigt ist. Das 
„Unbegrenzte“ selber sieht jedoch alles in einem einzigen Blick, für das „Unbegrenzte“ 

existiert die Illusion der Trennung nicht. Das „Unbegrenzte“ ist in jedem Moment (Zeit ist 
nicht existent) vollkommen und vollständig. Trotzdem sind die begrenzten Inhalte, sind die 



 

358 

 

Bilder und die Gefühle, die der getrennt existierende Betrachter liefert, der Spiegel, mit 
dessen Hilfe sich das „Unbegrenzte“ selber erkennt, erfährt und definiert. Die Rückkopplung 
erfolgt in dem Moment, in dem sich das „Begrenzte“ seiner wahren Natur erinnert, die nichts 

geringeres ist als die „Unbegrenztheit“ selber. Diese Erinnerung ist in jeder Hinsicht 
vollständig. Sie beinhaltet alle Perspektiven in einer einzigen Wahrnehmung, da keinerlei 
Trennung mehr möglich ist. Beides, sowohl das „Begrenzte“ als auch das „Unbegrenzte“, 

bedingen einander und haben ihren Bestand ausschließlich in einer unteilbaren Einheit. 
Beides ist eins! Obwohl sich das „Unbegrenzte“ selber niemals wirklich ändert, so ändert sich 

trotzdem das Bild, das es selber von sich hat. Die sich ständig verändernden begrenzten 
Inhalte, die das „Unbegrenzte“ selber permanent generiert, dienen einzig und alleine als 
Hintergrund, als Kulisse, mit deren Hilfe das „Unbegrenzte“ sein eigenes „unbegrenztes 

Potenzial“ in Aktion erfährt. Dies kann nur innerhalb von „Begrenzung“ geschehen. Obwohl 
diese Schilderung teilweise die Logik anspricht, möchte ich trotzdem anmerken, dass für die 

Logik innerhalb des „Unbegrenzten“ kein Platz und auch kein Bedarf ist. „Sein ist Liebe“ und 
„Liebe ist Sein“ – wer benötigt angesichts einer solchen Erfahrung und Sichtweise noch einen 

Erbsenzähler? 

M. Ulbrich 

 
Wie ich bereits sagte, besteht unser vermeintlich festes Ich ausschließlich aus einer 

gewaltigen Summe winzigster Einzelelemente, die durch die fließenden und sich fortwährend 
verändernden Verbindungen stets zusammengehalten und gebündelt werden. Die Summe 

dieser Einzelelemente, zusammen mit den niemals statischen Verbindungen, nennen wir unser 
„Ich“. Entfernt man jedoch nachhaltig diese Verbindungen, weil man erkannt hat, dass die 
meisten von ihnen unnötig, unnütz oder gar fehlerhaft sind, so gerät die als fest existierend 

geglaubte „Ich-Einheit“ ins Wanken, bis sie plötzlich dynamisch in einer einzigen Bewegung 
in sich zusammenfällt. Dies habe ich bereits ausführlich im Kapitel 46 mit dem Titel „Die 

Wandlung des Ich´s“, geschildert. Interessant ist jedoch der Übergang, ist der Punkt, an dem 
genau dies passiert, auch wenn dieser Übergang zeitlich betrachtet von extrem kurzer Dauer 

ist. Hervorzuheben ist, dass der Verstand sehr wohl an diesem Prozess beteiligt ist, auch wenn 
dies auf den ersten Blick nicht ersichtlich ist. Durch die zunehmende Instabilität des „Ich-
Konstrukts“ wird der Verstand automatisch an das „Unbegrenzte“ herangeführt, ist sich 

dessen jedoch in keiner Weise bewusst. Denn da er das „Unbegrenzte“ selber nicht kennt, hat 
er als Konsequenz auch keinerlei Erwartungshaltung diesbezüglich. Am Anfang erkennt er 
lediglich, dass eine neue Erfahrung/Erkenntnis gemacht wird. Aus diesem Grunde greift er 

automatisch zu und leitet diese neue Erfahrung/Erkenntnis auf direktem Wege in sein Archiv 
weiter, das seiner bisherigen Erfahrungsbandbreite entspricht. Sein Ziel ist, wie sonst auch, 

die neue Erfahrung/Erkenntnis zu vergleichen, zu bewerten, zu interpretieren, zu integrieren, 
zu sammeln und zu archivieren/speichern – mit dem vorrangigen Ziel der Kontrolle. Zum 

anderen soll die neue Erfahrung zur Bewertung nachfolgender Erfahrungen genutzt werden. 
Der Verstand archiviert grundsätzlich alles, was er innerhalb seiner Erfahrungsbandbreite 

erfährt oder dessen er gewahr wird. Er untersucht nun standardmäßig die neue 
Erfahrung/Erkenntnis mit den bereits vorhandenen Archivarien innerhalb seiner bisherigen 

Erfahrungsbandbreite, indem er alle relevanten Inhalte miteinander vergleicht, bewertet, 
bemisst, und vor allem interpretiert. Der Verstand hat jedoch zu diesem Zeitpunkt nicht 

annähernd die Tragweite und Dimension dieser neuen Erfahrung erkannt. Während er nun 
geschäftig arbeitet, registriert er plötzlich eine gewaltige und dynamische Bewegung, denn die 
Erfahrung/Erkenntnis wächst explosionsartig. Schockwellen durchlaufen ihn, denn blitzartig 

hat er erkannt: „Dies ist keine Standard-Erfahrung/-Erkenntnis“. Der Verstand löst nun 
Vollalarm aus und aktiviert alle ihm zur Verfügung stehenden Ressourcen. Immer panischer 



 

359 

 

und immer schneller fährt er nun seine Abgleiche innerhalb seiner Erfahrungsbandbreite, um 
die Erkenntnis/Erfahrung einordnen und archivieren zu können. Zum Ende hin könnte man 

diese Abgleiche in Bezug auf ihre Intensität und Dynamik ebenfalls als explosionsartig 
bezeichnen. Doch während er dies versucht, wächst die Erkenntnis/Erfahrung unerschöpflich 

weiter. Nun, im Laufe des Lebens werden immer wieder Erfahrungen gemacht, die etwas oder 
gar weit außerhalb der bisherigen Erfahrungsbandbreite liegen. In einem solchen Fall wird die 

bisherige Erfahrungsbandbreite verändert, erweitert und vergrößert, die Lösung ist also ein 
einfacher Lernprozess. Diese Systematik greift hier jedoch nicht, denn so sehr der Verstand 

auch versucht, die bisherige Erfahrungsbandbreite auszudehnen: Es wird niemals ausreichen, 
um das „Unbegrenzte“ in diese Erfahrungsbandbreite zu integrieren, da das „Unbegrenzte“ 
nicht in einen begrenzten Raum verbracht werden kann. Der entscheidende Punkt ist jedoch 

der Moment, in dem der Verstand versagt. Der Verstand kann die Erfahrung/Erkenntnis 
weder bewerten und interpretieren, noch kann er sie archivieren – genau das Gegenteil ist der 
Fall: Der Verstand bricht zusammen. Die Kapitulation des Verstandes ist der allentscheidende 
Dammbruch. Die Erkenntnis/Erfahrung, die der Verstand selber ohne Umweg in sein eigenes 
Archiv geleitet hat, sprengt nun das gesamte Archiv in einer einzigen Detonationswelle. Das 

gesamte Archiv, der gesamte Werturteilsspeicher wird von innen heraus aufgelöst. Der 
Verstand schaltet hier ab, denn er weiß ganz genau, dass hier seine Zuständigkeit ein Ende 

hat. Sicherlich wurde das „Ich“ nicht völlig vernichtet. Das Ergebnis ist vielmehr ein 
„gereinigtes Ich“ mit einer völlig anderen und ungleich größeren Perspektive.  

M. Ulbrich 

  
Wohin werde ich nach meinem Tode gehen? Sicherlich erwartest Du auf diese gravierende 

Frage nur eine relative bzw. eine ausweichende Antwort, denn Du sagst: „Das kann ja 
ohnehin gar kein Mensch wissen!“ Ich werde Dir trotzdem ohne Umschweife diese Frage 

direkt und klar beantworten. Die Antwort lautet: nirgendwohin! Die Antwort ist einfacher zu 
erklären, als Du glauben möchtest, denn da ich nicht irgendwo hergekommen bin, gehe ich 

auch nicht irgendwohin. Der Mensch könnte praktisch jede Antwort, die einen Bezug zu Zeit, 
Raum und Ort enthält, auf diese Frage hin akzeptieren. Er kann jedoch nicht akzeptieren, dass 
die Frage in sich selber einen Grundirrtum enthält: Aus einer größeren Perspektive heraus hat 

es diese Frage nie gegeben. Alle Fragen in Bezug auf unser Dasein stellt sich der Mensch 
grundsätzlich in Bezug auf Ort, Zeit, Raum, Dinge und Gegenstände. Antworten, die keinen 
Bezug zu diesen Grundelementen enthalten, werden nicht verstanden und aus diesem Grunde 

kategorisch abgelehnt. Diese Grundelemente existieren jedoch nur innerhalb des „kleinen 
Raumes“, womit ich unser Dasein als Mensch bezeichne. Innerhalb dieses kleinen Raumes 

fragt man: „Wie funktioniert das?“, „Was ist der Sinn?“, „Wer ist der erste Beweger?“, 
„Woher komme ich, wo bin ich und wohin gehe ich eines Tages?“ Doch alle diese Fragen 
sind nicht nur bedeutungslos; innerhalb der vollständigen Perspektive entbehren all diese 

Fragen sogar jeglicher Grundlage. Entscheidend ist, den Umstand des „Seins“ in Bezug auf 
Existenz zu erkennen: Unsere wahre Natur, unser wahres „Sein“ ist einzig und alleine 

„Sein“/Liebe. Innerhalb dieses „Seins“/dieser Liebe existieren weder Raum noch Zeit noch 
Ort noch sonst irgendwelche getrennt von diesem „Sein“/dieser Liebe existierenden Objekte. 

Die realistischste Beschreibung ist, dass das „Sein“ von Liebe durchdrungen ist und 
umgekehrt. Dieses „Sein“ ist wie Energie und kann am ehesten mit einer extrem starken 

Energiemasse bzw. einem extrem starken Energiefeld erklärt werden. Dieses Energiefeld ist 
alles, was ist. „Sein“ ist alles und alles ist „Sein“. Doch zurück zu Deiner Frage, die ich mit 

meiner Aussage „nirgendwohin“ aus Deiner Sicht wahrscheinlich nur unzureichend, da nicht 
präzise genug beantwortet habe. Nun, Du pochst immer noch vehement auf die Beantwortung 



 

360 

 

Deiner Frage „Wohin werde ich nach meinem Tode gehen?“. Die Antwort lautet: „seiende 
Liebe“ und „liebendes Sein“. Mehr ist nicht zu sagen. 

M. Ulbrich 

 
Der bereits relativ weit fortgeschrittene Mensch auf dem Weg zu Besonnenheit, ruhigem 

Handeln und absoluter Unerschütterlichkeit wird sehr oft von anderen Menschen angegriffen, 
angefeindet oder aber schlichtweg für dumm und naiv gehalten, da diese Menschen sein 

Handeln in keiner Weise nachvollziehen können und deshalb als Schwäche interpretieren. Für 
diese Menschen bedeutet Aggression und Kampfgeist Stärke. Ruhe und Besonnenheit jedoch 
empfinden sie als Schwäche und völliges Versagen. Nun, der bereits fortgeschrittene Mensch 

in Sachen Ataraxie (Unerschütterlichkeit) wird trotz seiner Fortschritte das ein oder andere 
Mal auf diese An- und Übergriffe auf seine Person mit Vergeltung, Ignoranz, Ausgrenzung 
und Trotz reagieren. Eine solche Reaktion entspricht jedoch ganz genau dem Gegenteil der 

Ataraxie, die als Konsequenz in einem solchen Moment verloren geht. Doch nach langer Zeit 
des Lernens ist der Mensch in absoluter Ataraxie gegründet. Nun erst ist er in der Lage, sein 

eigenes Verhalten in Bezug auf Anfeindungen gegen seine Person nachhaltig zu wandeln. Hat 
er früher bestenfalls die Aggressoren als primitiv und unbelehrbar aufgegeben und somit 
absolut ignoriert, reagiert der absolut unerschütterliche Mensch auf jede Aggression mit 

Gelassenheit. Er versucht grundsätzlich, die Ursachen für die Aggressionen des Gegenübers 
zu ergründen und gleichzeitig die Wissensposition und die Lernebene des Gegenübers 

einzuschätzen. Gut, dies gelingt nicht immer, aber in der Regel ist eine solche Einschätzung 
zutreffend. Nun nähert sich der unerschütterliche Mensch dieser gleichen Wissens- und 

Lernebene an, die in etwa der des Gegenübers entspricht. Er versucht jedoch trotzdem ein 
wenig darüber zu bleiben. Von dieser annähernd gleichwertigen Position versucht er nun 

behutsam, jedoch nachhaltig, das Gegenüber argumentativ auf die nächsthöhere Wissens- und 
Lernebene zu verbringen. Es ist jedoch wichtig zu erkennen, dass dabei keine Lernebenen 

ausgelassen werden. Da das Gegenüber in der Regel nicht dazu befähigt ist, Sprünge 
innerhalb der Lernebenen zu vollbringen, belehrt er sein Gegenüber niemals von oben herab 
aus einer praktisch unerreichbaren Position – denn das wäre nicht nur arrogant, sondern auch 
kontraproduktiv. Sicherlich gelingt es nicht immer, das Gegenüber zum Lernen zu bewegen. 

Trotzdem bedeutet solches Handeln großes und weises Handeln, ist es doch viel einfacher, die 
anderen Menschen einfach zu verurteilen, sie gering zu schätzen, sie abzustrafen und sie in 

Unwissenheit ihrem eigenen Schicksal zu überlassen. Das weise Handeln nützt allen 
Beteiligten, denn Lernen ist das Hauptziel des Daseins innerhalb von Begrenzung. Der Weg 
zum Erreichen absoluter Ataraxie ist schwer, denn er ist mit Schwierigkeiten, Hindernissen 

und Rückschlägen gepflastert. Dennoch ist es wirklich wichtig, in absoluter Ataraxie 
gegründet zu sein, denn die Ataraxie ist die Grundvoraussetzung für Leichtigkeit, Ruhe, 

Frieden, Liebe und Wachstum. Ist sie einmal wirklich erreicht, so geht sie auch nimmermehr 
verloren. An diesem Punkt bist Du nicht mehr in Ataraxie gegründet, sondern bist die 

Ataraxie in Person.  

M. Ulbrich 
 

Kontrollierte Räume/starre Räume vs. Räume ohne Kontrolle/variable Räume. Als Beispiel 
für einen kontrollierten und relativ starren Raum nenne ich einmal das Land Singapur. Nun, 
aufgrund seiner äußerst strengen Gesetze und Regeln und der damit drohenden drakonischen 

Strafen bei Gesetzesübertretung, selbst bei kleinsten Delikten, hat das Land eine extrem 
niedrige Verbrechensrate. Diese Aussage ist erst einmal wertungsfrei zu sehen. Ich möchte sie 

keineswegs als Vorbild interpretiert wissen, sondern ich versuche, auf einen ganz anderen 
Umstand hinweisen. Nun, wie bereits oben gesagt, verhalten sich die Menschen in erster Linie 



 

361 

 

aus Furcht vor Strafe gesetzeskonform. Dies bedeutet jedoch im Umkehrschluss nicht, dass 
nun alle Menschen, nur weil sie sich aus Furcht vor Strafe gesetzeskonform verhalten, tief in 

ihrem Innersten sanftmütig, hilfsbereit und liebevoll wären. Kontrollierte Räume halten 
lediglich die wirklichen Handlungs- und Bestrebungstendenzen der Menschen in Schach. 
Völlig anders verhält es sich jedoch in variablen Räumen, in denen wenig oder gar keine 

Kontrolle existiert. Man stelle sich ein Land vor, in dem von einem Tag auf den anderen ein 
Bürgerkrieg zwischen mehreren Konfliktparteien ausbricht. Die Lage ist konfus, völlig 

undurchschaubar, die Sicherheitsbehörden funktionieren nicht mehr, die anderen 
Kontrollorgane sowie die Kommandostruktur der Regierung und der Armee sind 

zusammengebrochen, jeder kämpft gegen jeden, es herrscht Anarchie und Chaos. Innerhalb 
eines solchen Raumes kann jeder praktisch tun und lassen, was er will. Der Bürger A, ein 

bislang unbescholtener Mann, ermordet nun Bürger B, weil er diesen immer schon 
abgrundtief hasste. Bürger C vergewaltigt drei kleine Mädchen, die von den Eltern auf ihrer 
Flucht zurückgelassen wurden. Bürger D plündert ein Juweliergeschäft, weil das die Chance 
auf Reichtum ist, auf die er sein Leben lang gewartet hat. Alle Handlungen können plötzlich 

völlig ohne Angst vor Strafe oder Verfolgung ausgeführt werden. Aus diesem Grunde 
kommen erst jetzt alle Triebe und alle egoistischen Bestrebungstendenzen der Menschen an 

die Oberfläche. Das einzige, was nun noch die einfachen, rohen und egoistischen 
Bestrebungstendenzen in Schach halten kann, ist die „Innere Person“ mit ihren Eigenschaften 

der absoluten Stärke, Ruhe, Besonnenheit, Friedfertigkeit, Intuition und natürlich an erster 
Stelle der Liebe. Unsere äußere Welt des Lernens ist immer ein variabler Raum, obwohl es 
dabei natürlich diverse Abstufungen gibt. Erst der Wegfall der Kontrolle wird den wahren 

Menschen ans Tageslicht bringen, das ist gewiss. Du selber hast innerhalb dieses Lernfeldes 
immer eine Wahl, die Du ganz alleine für Dich treffen musst. Bedenke: Keine Handlung wird 
unberücksichtigt bleiben. Im Lichte der allgewaltigen Liebe wird Deine eigene Beschaffenheit 

ein Urteil über Dich fällen, das Deinen inhärenten Eigenschaften, Handlungen, Meinungen 
und Bestrebungen entspricht. Glaube mir, es ist nichts verkehrt daran, einfach in jedem 

Moment Deines Lebens das Richtige zu tun – Du alleine entscheidest.  

M. Ulbrich 
 

Der friedliche, ruhige und stets besonnen handelnde Mensch wird früher oder später aus den 
Gruppenstrukturen der negativen und aggressiven Menschen ausgestoßen werden. Nun, dem 
friedlichen Menschen könnte das aus drei guten Gründen völlig egal sein: Ataraxie, Autarkie, 
Apathie, wobei die Apathie natürlich nur in einem gesunden Maße zum Tragen kommt. Der 

Friedfertige ist in Unerschütterlichkeit gegründet, er ist absolut vollständig und damit 
unabhängig, und er ist nicht der Spielball der äußeren Dinge und Ereignisse. Trotzdem kann 
es ja nicht Sinn und Ziel des friedfertigen Menschen sein, alle anderen Menschen zum Feind 

zu haben. Schließlich ist er ja stets bemüht, die aggressiven Menschen ein wenig an 
friedlichere Verhaltensweisen heranzuführen. Wie gesagt, wird der friedfertige und ruhige 

Mensch extrem schnell aus diesen Gruppen verstoßen, kommt aber auch schnell wieder in sie 
hinein. In einem solchen Fall muss der Friedfertige sich jedoch den aggressiven und negativen 
Menschen annähern, was nur in einem gewissen Rahmen von Übereinstimmung möglich ist. 

Wenn also wieder einmal so richtig über alles und jeden innerhalb der aggressiven und 
negativen Gruppen geschimpft wird, klinkt man sich ein und sagt zum Beispiel: a) „Früher 

war alles besser“, b) „Die Tomaten sind viel zu teuer“, c) „Die Reichen machen sich die 
Taschen voll“, d) „Das Wetter ist schlecht“, e) „Der Chef ist ein Dummkopf“ oder auch f) 
„Wohin soll das alles nur führen?“ Nun, man wird zwar durch eine solche Äußerung nicht 
sofort zum Chef der aggressiven Gruppe aufsteigen, aber man gehört wieder ein ganz klein 

wenig dazu, auch wenn man diese Meinungen selbstverständlich nicht wirklich vertritt. 



 

362 

 

Jedoch nur von dieser Position der Zugehörigkeit aus lassen sich die Menschen verändern. 
Aus diesem Grunde ist eine solche Maßnahme durchaus zweckmäßig. Zugehörigkeit ist 

immer vom Maße der Übereinstimmung abhängig.  

M. Ulbrich 

 
Der Mensch innerhalb seiner Existenz in der äußeren Welt verwendet sehr oft den Begriff 

„Gerechtigkeit“. Er beschäftigt sich fortwährend mit dieser sogenannten Gerechtigkeit, 
insbesondere in Bezug auf seine eigene Person. Doch was ist gerecht, was ungerecht? Nun, im 
Prinzip gilt hier exakt die gleiche Systematik, die auch bei den Meinungen greift, denn jedes 

Einzelwesen hat stets seine eigene Interpretation des Begriffes, die exakt auf seine eigene 
Person zurechtgeschnitten ist. Hervorzuheben ist jedoch, dass sich der Mensch in der Regel 
nur dann mit anderen Menschen und deren Handlungen vergleicht, wenn das zu erwartende 

Ergebnis eines solchen Vergleiches für seine eigene Person von Vorteil ist. Denn der Mensch 
handelt erst einmal einzig für sich selbst, für sein eigenes Wohlergehen, für seinen Gewinn 

und seinen persönlichen Vorteil. Aus diesem Grunde werden die meisten Menschen im Zuge 
ihrer Vergleiche in eine negative Abwärtsspirale, gleich einem riesigen Strudel 

hineingezogen. Ein Beispiel: Der Mitarbeiter der Firma A ist stets unpünktlich und faul. Alle 
anderen Mitarbeiter beobachten nun ganz genau, ob (und wenn ja, in welcher Form) das 

Verhalten des faulen Mitarbeiters Konsequenzen hat. Zieht sein Verhalten keinerlei 
Konsequenzen seitens der Unternehmensleitung nach sich, so werden sich die allermeisten 

Mitarbeiter in der ein oder anderen Art und Weise an diesem faulen und unpünktlichen 
Mitarbeiter orientieren und sich ähnlich gehen lassen, nach dem Motto: „Wozu soll gerade ich 
immer pünktlich sein und viel arbeiten, andere aber nicht?“ Solch eine Abwärtsspirale besitzt 
eine sehr hohe Eigen- und Wachstumsdynamik. Diese Argumente, die unweigerlich in eine 

solche Abwärtsspirale führen, entstammen immer dem kleinen Ego, der äußeren und 
einfachen Person. Einzig die „Innere Person“ hat die Kraft sich über die Entscheidungen der 
„Äußeren Person“ hinwegzusetzen. Ein anderes Beispiel: Ich hebe bei meinem Spaziergang 

am Rhein Glasflaschen und Glasscherben auf, die auf der Wiese und den Wegen herumliegen, 
und entsorge sie im Mülleimer, damit sich keine Kinder oder Hunde daran verletzen. Doch 

bin ich in diesem Fall für die anderen Menschen ein Vorbild? Ja, theoretisch zumindest. 
Praktisch jedoch leider nicht, denn glaube nun nicht, dass die anderen Menschen es mir 

nachtun würden. Eine solche Handlungsweise bringt nämlich in diesem Fall nicht nur keinen 
persönlichen Vorteil für sie, sondern ist sogar mit Nachteilen behaftet. Es gibt hunderte von 
Argumenten, mit denen diese Menschen begründen, warum sie die Flaschen und Scherben 
nicht aufheben.“Könnte ja jeder kommen“, „Habe ich doch nicht dahin geworfen“, „Dafür 
gibt es die Müllabfuhr“, „Mir doch egal“ etc. Doch noch einmal zurück zu der sogenannten 
Gerechtigkeit: Jeder Mensch kennt von sich selber das Gefühl, ungerecht behandelt worden 

zu sein. Das andere Kind bekommt mehr Taschengeld, mehr Süßigkeiten, der ohnehin Reiche 
gewinnt nun auch noch im Lotto, man selber ist unterbezahlt, dabei arbeitet und leistet man 

von allen am meisten – Ungerechtigkeiten über Ungerechtigkeiten, wo man nur hinsieht. 
Doch verstehe, dass diese Ungerechtigkeiten, obwohl nur illusionärer Natur, der notwendige 

Motor für Veränderung sind und einzig dem Lernen und dem geistigen Wachstum dienen. Du 
wirst sowohl Ungerechtigkeit als auch Gerechtigkeit innerhalb Deines eigenen Lebens 

erfahren, kannst jedoch auch selber zu anderen Menschen sowohl gerecht als auch ungerecht 
sein. Diese Option ist exakt Deine Chance, ist Deine Wahl, die Du treffen wirst. Innerhalb der 

kleinen Perspektive unseres Daseins in der äußeren Welt existiert überall Ungerechtigkeit. 
Innerhalb der unteilbaren Perspektive jedoch existiert keine einzige Ungerechtigkeit, aber 

auch keine Gerechtigkeit, denn der Begriff „Gerechtigkeit“ würde innerhalb der unteilbaren 
Perspektive die Existenz von „Ungerechtigkeit“ bedingen. Beide Begrifflichkeiten sind 



 

363 

 

jedoch ausschließlich illusionärer Natur und innerhalb der unteilbaren großen Perspektive 
nicht vorhanden. Wie zuvor an anderer Stelle gesagt, hebt diese unteilbare Perspektive alle 

Maßstäbe auf, bis auf das einzig Verbleibende: die „seiende Liebe“. Diese Liebe kennt weder 
Gerechtigkeit, noch Ungerechtigkeit, denn Liebe ist Liebe! Diese Perspektive kann jedoch nur 

erreicht werden, wenn der Mensch mit der „seienden Liebe“ identisch ist. Der Mensch, der 
mit dieser höchsten aller Eigenschaften identisch ist, kann nicht ungerecht handeln, da eine 

solche Handlung gegen die Liebe und damit auch gegen sich selbst gerichtet wäre. Verstehe: 
Das eine schließt das andere bereits kategorisch aus. Bist Du nun exakt wie diese selbstlose 

Liebe und handelst entsprechend, so hast Du das Feld der Gerechtigkeit und der 
Ungerechtigkeit überwunden. Diejenigen, die sich jedoch dieser selbstlosen Liebe 

verweigern, verbleiben automatisch im Feld der Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit und im 
ewigen Kampf zwischen beiden. Wieder einmal entscheidest Du ganz alleine, wer und was 

Du bist, niemand sonst. Kann es größere Gerechtigkeit geben? 

M. Ulbrich 

 
Du zweifelst, bist unsicher, weißt nicht, wie Du handeln sollst, bist selber nicht wirklich von 

Deinen eigenen Handlungen überzeugt. Die Ursache hierfür ist in den vielen kleinen und 
größeren Konflikten innerhalb Deiner Person zu finden. Solange diese Konflikte nicht gelöst 
werden, so lange kannst Du auch keine Harmonie und keinen dauerhaften Frieden erreichen. 
Ein Indikator von überragender Wichtigkeit in Bezug auf „Handeln aus Überzeugung“ ist das 
Merkmal der „Leichtigkeit“: Innerhalb von Harmonie, Ruhe, Stille und Frieden herrscht eine 

absolute Leichtigkeit, völlig unabhängig und vollständig entkoppelt von den Ereignissen, 
Aufgaben und Handlungen selber. Ein Beispiel: Manche meiner Arbeitskollegen stöhnen 
permanent unter der Arbeit, sie empfinden diese Tätigkeit als stressig, anstrengend und 

nervenaufreibend. Ich hingegen erledige die gleichen Arbeiten mit Leichtigkeit, empfinde sie 
als einfach, simpel und entspannend. Empfindest Du Dein gesamtes Leben/Dasein als 

anstrengend, mühsam, schwer und leidvoll, so besitzt Du eine sehr kleine bzw. eine falsche 
Perspektive. Das Einzige, was Du ändern musst, ist Deine eigene Person, denn damit änderst 
Du gleichzeitig auch Deine eigene Perspektive. Nun, das ist genau das, was Du jetzt gerade 
nicht von mir hören wolltest, änderst Du doch viel lieber die Ereignisse und Geschehnisse, 
denen Du die gesamte Schuld für die Qual und die Schwere Deines Lebens gibst. Doch die 
Ereignisse und Gegebenheiten selber spreche ich hiermit frei, denn sie sind „nicht schuldig“ 

in allen Punkten Deiner Anklage. Du hingegen trägst alleine die volle Verantwortung für 
Deine eigene Perspektive. Lehnst Du grundsätzlich eine solche Betrachtungsweise ab, wirst 

Du als Konsequenz nicht zum Wandel Deiner Person befähigt sein. Kein Wandel bedeutet im 
Umkehrschluss auch kein Lernen, bedeutet keine Besserung. Natürlich, ab und zu hast Du 

auch einmal eine gute Serie, alles läuft glatt, ganz nach Plan, ganz wie gewünscht. Aber wie 
lange soll das gut gehen? Angstvoll schaust Du den äußeren Dingen und Ereignissen 

entgegen, denen Du hilflos mit Deiner kleinen Perspektive gegenüberstehst. Du weißt zu 
genau: Jede Serie hat auch einmal ein Ende. Erreichst Du jedoch eine deutlich größere 

Perspektive, vielleicht sogar die größtmögliche, können Dich die Dinge und Ereignisse, gleich 
wie sie sich gestalten, nicht mehr beeinträchtigen. Warum nicht? Nun, innerhalb dieser 

größtmöglichen Perspektive herrschen eine unteilbare Einheit und Stille, Frieden und Ruhe 
und eine aus dieser Einheit resultierende uneingeschränkte Unerschütterlichkeit. Innerhalb 

dieser Perspektive bist Du absolut frei. 

 M. Ulbrich 
 

Eine Person kann weder absolut frei, absolut kraftvoll, noch kann sie jemals unbegrenzt sein, 
denn eine Person zu sein bedeutet ja gerade Begrenzung. Eine solche Begrenzung ist 



 

364 

 

überhaupt erst die Voraussetzung für das Entstehen einer Person. Das „Unbegrenzte“ kann 
sich jedoch sehr wohl quasi in das „Begrenzte“ hinein ergießen, kann durch das „Begrenzte“ 
hindurch scheinen. Diese Fähigkeit des „Unbegrenzten“ gilt ebenso in Bezug auf die Person: 
Die Person, durch die das „Unbegrenzte“ wirkt und scheint, sieht zwar immer noch aus wie 
eine gewöhnliche Person, wie Herr oder Frau Jedermann – dieser Eindruck ist jedoch falsch. 

Eine Person ist nicht ohne Weiteres dazu befähigt, sich selber zu überwinden, denn eine 
Person führt in der Regel nur Handlungen aus, die zielgerichtet und wohlüberlegt dem Vorteil 

und dem Wohle der eigenen Person dienlich und zuträglich sind. Die Art und Weise dieser 
Handlungen ist somit direkt und starr mit der Person und ihren eigenen Zielsetzungen 

verknüpft. Der Verstand als Kontrolleur fährt permanent Abgleiche und überprüft somit, ob 
die Handlungen mit den Zielsetzungen der Person deckungsgleich sind. Die sogenannte 

Sache, um die es geht, ist jedoch immer nur von zweitrangiger Wichtigkeit. Das 
„Unbegrenzte“ jedoch ist in der Lage, einzig der Sache selber zu dienen, ohne eine einzige 
Einschränkung. Da keine Person existiert, kann das „Unbegrenzte“, ganz im Gegensatz zur 

Person, absolut frei und selbstlos handeln. Selbst wenn der Verstand und das Ego der Person 
noch ein wenig aktiv sind, so besitzt das „Unbegrenzte“ die Fähigkeit, sich zu jedem 

Zeitpunkt über die Interventionen und das Veto der Verstand-Ego-Einheit hinwegzusetzen. 
Dies ist die Grundvoraussetzung zur Erlangung von Freiheit. Verstehe, dass das Begrenzte 

niemals selber frei handeln kann, da es sich im Vorfeld der Handlungen bereits mit den 
potenziellen Ergebnissen dieser Handlungen befasst. Der Verstand, der „Taschenrechner“, 

stellt permanent Kalkulationen an, ob die geplanten Handlungen mit ihren potenziellen 
Ergebnissen für die Person von Vorteil sind, oder nicht. Das „Unbegrenzte“ selber jedoch 

kümmert sich weder um irgendwelche Resultate noch um irgendwelche Konsequenzen, die 
die Handlungen nach sich ziehen oder nach sich ziehen könnten. Stattdessen verfolgt das 

„Unbegrenzte“ einzig das Ziel, dem Sein und der Liebe selber in jeder Hinsicht so gut wie 
möglich zu dienen – und damit auch sich selber.    

M. Ulbrich 
 

Die meisten Menschen planen stets ihr großes Glück. Trotzdem sind die wenigsten Menschen 
wirklich glücklich im gegenwärtigen Moment! Die meisten Menschen suchen und projizieren 

ihr eigenes Glück einzig und alleine in die Zukunft und knüpfen es an Bedingungen. So 
können viele Menschen exakt benennen, welche Voraussetzungen oder Ereignisse eintreffen 

müssten, damit sie glücklich sein könnten. Sie sagen dann: „Wenn ich im Lotto eine 
Millionen Euro gewinnen würde, dann würde ich …, dann könnte ich …, und dann wäre ich 

glücklich.“ Andere Menschen verschieben ihr Glück einfach in die Zukunft. Sie machen 
komplexe Planungen, indem sie z. B. im Alter von 40 Jahren festlegen: „Wenn ich mit 65 in 

Rente gehe, mache ich eine Motorradtour durch Amerika!“ Andere planen, ein Boot zu 
kaufen und über die Weltmeere zu fahren. Es ist aber auffällig, dass das ganz große Glück, 

einzig und alleine, erst einmal unerreichbar in der Zukunft zu liegen scheint. Nun, an solcher 
Planung an sich ist nichts falsch, jedoch sollte das „Glück“ nicht von der Umsetzung, d. h. 
vom Gelingen dieser Planungen abhängig sein. Denn es kann sehr gut passieren, dass diese 
Pläne scheitern. Das Boot konnte aus finanziellen Gründen nicht gekauft werden; aufgrund 
eines Herzinfarktes wurde die Planung der Motorradtour bereits mit 60 Jahren hinfällig. Die 

Konsequenz: tiefe Enttäuschung und Verlust. Damit scheint Glück auf den ersten Blick immer 
direkt von „hätte, wäre, könnte und dürfte“ abzuhängen. Natürlich ist eine solche Annahme 
völlig falsch, denn in der Zukunft kann solches Glück niemals liegen. Natürlich mag der ein 

oder andere große Wunsch/Plan in Erfüllung gehen, das ist klar. Glück kann jedoch in 
Wahrheit einzig – ich betone: einzig und alleine – in der Gegenwart erfahren werden. 

Dadurch, dass die Menschen permanent beurteilen und bewerten, sind sie jedoch einmal 



 

365 

 

glücklich, einmal unglücklich, sind also permanenten Wechselbädern des Glücks und des 
Unglücks ausgeliefert. Dies ist auch nicht verwunderlich, hängt doch ihr Glück in den meisten 
Fällen von äußeren Dingen ab. All die Menschen, die erfolglos dem illusionären Glück in der 
Zukunft nachjagen, verlieren jedoch alles, denn sie vergeuden ihre gesamte Energie, nur um 

eines Tages festzustellen, dass alles umsonst war. Verstehe: Es ist eine Illusion, ein Phantom, 
das diese Menschen jagen. Das Glück liegt überhaupt nicht weit weg in irgendeiner Zukunft 
(bereits der zeitliche Begriff „Zukunft“ entsteht einzig im Verstand). Nein, das große Glück 
liegt exakt in diesem Moment gleich vor Deinen Füßen. Präziser ausgedrückt: Es liegt einzig 

in Deiner „Inneren Person“. Natürlich, die „Äußere Person“ will spielen, sie will Aktion, 
„Jubel, Trubel, Heiterkeit“, Sport, Spiel, Spaß und Unterhaltung – hier sind sie dabei! Genau 
dies ist aber das vergängliche Glück. Dieses Glück kommt und vergeht. Die „Innere Person“ 

benötigt hingegen keinerlei externe Stimulation, denn sie ist selber in sich vollständig. 
Erkenne das „Sein in Liebe“ und das „liebende Sein“ in Deiner eigenen „Inneren Person“, in 

Dir selbst. Wenn Du dieses Glück in Dir wiederfindest, so wird es Dir auch niemals mehr 
verloren gehen. Du selber bist die „Liebe“ und das „Sein“ zugleich, mehr Glück kann nicht 

gefunden werden. 

M. Ulbrich  

 

Ein „Ich“ handelt stets einzig und ausschließlich für sich selber. Dieses Bestreben ist in der 
Struktur des Ichs fest verankert. Als Konsequenz aus dieser Aussage, kann ein Ich niemals 

frei und unabhängig handeln. Das Vorhandensein des Ichs schließt solch selbstloses Handeln 
bereits aus. Einzig das universelle Bewusstsein, das stets hinter dem Ich, hinter der „Person“ 

liegt, ist dazu befähigt, völlig selbstlos zu handeln, denn im Gegensatz zum Ich bzw. der 
Person liegen keine ich- bzw. personengebundene spezifische Zielsetzungen vor. Ein Ich bzw. 

eine Person dient einer Sache nur insoweit und so lange, wie diese Sache dem Ich bzw. der 
Person direkt förderlich und vorteilhaft erscheint. Ausschließlich das „universelle 

Bewusstsein“ ist in der Lage, einzig der Sache selbst in einer vollkommenen Art und Weise 
zu dienen, denn weder muss es jemandem Rechenschaft über sein Handeln ablegen, noch 

sucht es seinen eigenen Vorteil. Nur wer das eigene Ich überwindet und in der Lage ist, völlig 
selbstlos zu handeln, ist wirklich frei. 

M. Ulbrich  

 

Der Verstand. Nun, der Verstand ist in erster Linie ein Bemessungssystem und könnte am 
ehesten mit der Funktionsweise einer Waage verglichen werden: Der Verstand arbeitet erst 

einmal völlig automatisch, er bewertet automatisch, ordnet automatisch, speichert und 
referenziert automatisch. Er wird unweigerlich alle Inhalte, derer er gewahr wird, einer 

solchen Bemessungsprozedur unterziehen. Es führt diesbezüglich kein einziger Weg am 
Verstand und seiner Systematik vorbei. Es gibt jedoch einen gewaltigen Unterschied 

zwischen einer klassischen Waage und dem Verstand: Die klassische Waage, wenn exakt 
geeicht, ist ein festes, starres und statisches Bemessungssystem. Die Waage misst in Gramm 
und Kilogramm, und unabhängig davon, was nun gewogen wird, ist der Maßstab selber stets 
der gleiche. Wird nun zwei- oder dreimal exakt das Gleiche gewogen, so wird auch immer 
exakt das gleiche Ergebnis erzielt. Der Verstand jedoch ist keineswegs ein solch festes und 

statisches Bemessungssystem. Denn mit jedem einzelnen Wiegen/Bemessen ändert der 
Verstand automatisch seine eigene Maßeinheit, da er das Ergebnis des Wiegens/Bemessens in 

seinen neuen Maßstab integriert. Das Ergebnis ist also nunmehr selber Teil des veränderten 
Bemessungs-Maßstabes geworden. Während die Waage immer das gleiche Gewicht bei 

gleichschweren Waren anzeigt, verhält sich es sich mit den Ergebnissen des Verstandes völlig 
konträr: Da der Verstand lernt, sich wandelt und permanent verändert, entspricht das Ergebnis 



 

366 

 

des Verstandes niemals exakt einem vorherigen Ergebnis. Einzig die „Liebe“, das „Fühlen“ 
und die „Intuition“ sind absolut unveränderbare Maßstäbe, denn sie unterliegen niemals 

Wandlung oder Veränderung. Nur diese immerwährenden und unveränderbaren Maßstäbe 
sind in der Lage, den Verstand zu überwinden und seinen Bewertungswahn zu beenden. 
Während die Ergebnisse des Verstandes im Prinzip nicht mehr sind als interessante und 

unterhaltsame Gaukelei, bildet die Erkenntnis des Fühlens, der Intuition und vor allem der 
Liebe den absoluten Sinn des Seins selber, der mit der Liebe selber identisch ist. 

M. Ulbrich 

 
Verstandeswissen, Intelligenz und Intellekt helfen uns in unserer äußeren Welt, im Bereich 
der Logik, erfolgreich zu sein. Sie helfen uns, unser Wissen „von und über“ zu vergrößern. 

Wir erreichen Doktortitel oder werden gar Professor. Bahnbrechende Erfindungen in 
Wirtschaft und Wissenschaft sind das direkte Ergebnis dieser stetig fortschreitenden 

Lernprozesse innerhalb unseres Verstandes. Aber so schön und so wichtig diese Lernerfolge 
im Verstand auch sein mögen – sie sind gewaltige Barrieren und Hindernisse auf dem Weg 

zur Selbsterkenntnis. Denn das Verstandeswissen befindet sich grundsätzlich im Widerspruch 
zur „wahren Liebe“, die ausschließlich im Bereich des Fühlens und der Intuition liegt. Dies 

liegt daran, dass jedwede Wissensposition des Verstandes nur innerhalb des dualistischen und 
somit begrenzten Bereiches existiert. Als Konsequenz aus dieser Aussage befindet sich 

jedwede Wissensposition ebenso innerhalb des Wirkungsbereiches der Isosthenie, die in der 
Lage ist, alle gegensätzlichen argumentativen Positionen aufzuheben. Der Verstand ist ein 

Trennungsgenerator, er fragmentiert die Einheit in dies, das und jenes, auch wenn dies nur auf 
illusionärer Basis geschieht. Bereits die Liebe ist für den Verstand innerhalb seines Wissens 
in keiner Weise nachvollziehbar oder gar logisch begründbar. Ebenso wenig ist der Verstand 
in der Lage, das „Unbegrenzte“ in irgendeiner Art und Weise wirklich zu erfassen. Zwar mag 

es sein, dass der Verstand in der Lage ist, eine entsprechende mathematische Formel zu 
generieren, er selber kann sich jedoch dem „Unbegrenzten“ niemals annähern oder sich gar 
mit diesem vereinigen. Verstandeswissen, auf die „seiende Liebe“ und das „Unbegrenzte“ 
angewandt, führt zwangsläufig zu widersprüchlichen Aussagen, konträren Denkpositionen 

sowie argumentativen Einbahnstraßen und Sackgassen. Mögen der Verstand, die Bildung, die 
Logik und der Intellekt auch noch so erstrebenswert und vorteilhaft innerhalb des Bereichs 
der äußeren Welt sein: In Bezug auf das Erreichen der höchsten Liebe und in Bezug auf das 
„Unbegrenzte“ sind diese Eigenschaften kontraproduktiv und stellen somit ein zusätzliches 

Hindernis vor dem alles überragenden Ziel dar.  

M. Ulbrich 
 

In der Regel handelt der Mensch ausschließlich für sich selbst, d. h., um für sich selber einen 
Vorteil zu erlangen. In diesem Fall ist das angestrebte Ziel klein. Entsprechend sind auch die 

Handlungen klein, ist der Mensch selber klein, schwach und winzig. Handelt der Mensch 
jedoch selbstlos und somit ausschließlich zum Wohle aller anderen Wesen, so ist das Ziel 

groß, sind die Handlungen groß, und so wird auch der Mensch groß sein. Der Sinn allen Seins 
ist einzig und alleine darin begründet, „alles Seiende zu erhöhen“. Der selbstlose Mensch, der 

eins ist mit der Liebe, erhöht sowohl die Liebe selbst als auch diejenigen, die dieser Liebe 
bedürfen. Die Liebe erhöht sich somit selbst und damit auch stets den selbstlos handelnden 

Menschen, der in dieser Liebe sein Zuhause gefunden hat. 

M. Ulbrich 
 

Der Mensch ist ständig auf der Suche nach seinem eigenen Glück. Am einfachsten erscheint 
ihm der direkte und unmittelbare Griff nach dem Glück. Dieser Griff ist jedoch ein Griff ins 



 

367 

 

Leere, denn das vermeintliche Glück entpuppt sich nur allzu schnell als kurzer Moment der 
Freude – gekommen und auch wieder verloren. Der Weg zum wahren Glück ist hingegen stets 
ein indirekter, denn zuvor muss der Mensch einen Prozess der Erkenntnis durchlaufen. Dieser 
sieht folgendermaßen aus: Zuerst muss der Mensch sein wahres Wesen erkennen, darum steht 

vor allen anderen Dingen die Selbsterkenntnis. Sobald er nach und nach diese 
Selbsterkenntnis erreicht hat, diese versteht und vor allen Dingen für sich akzeptiert, erkennt 

er die Sinnhaftigkeit allen Seins, welche in der Erhöhung allen Seins begründet ist. Diese 
Erkenntnis ist der Generalschlüssel, mit dem der Mensch alle Türen zu öffnen vermag. Der 

Generalschlüssel öffnet automatisch auch die Türe zum eigenen Glück. Diese Türe öffnet sich 
einem solchen Menschen von ganz alleine. Da er über Selbsterkenntnis verfügt, ist sein 

einziges Bestreben, alle anderen Wesen zu erhöhen, d. h., diesen anderen Wesen auf ihrem 
eigenen Weg zu helfen. Der „Wissende“ strebt niemals aktiv sein eigenes Glück an, denn 

indem er seinem wahren Wesen entsprechend handelt und dient, ist ihm ewiges Glück 
ohnehin gewiss. 

M. Ulbrich 

 
Der Weise/Yogi hält keinerlei feste Positionen oder Meinungsgebilde innerhalb seines Geistes 

vor. Je mehr Positionen und Meinungsgebilde der normale Mensch im Laufe seines Lebens 
innerhalb seines Geistes ansammelt, umso starrer, unflexibler, intoleranter und 

voreingenommener wird er. Der Weise/Yogi, ohne jegliche Position oder Meinungsgebilde, 
hat hingegen einen extrem flexiblen Geist, der – im übertragenen Sinne – quasi flüssig ist. 
Obwohl keine Positionen oder Meinungsgebilde im Geist gelagert sind, ist der Weise/Yogi 
jederzeit dazu in der Lage, die richtige und angemessene Position bzw. Meinung innerhalb 
seines Geistes zu bilden. Das jeweilige Ergebnis entspricht stets dem idealen Werkzeug zur 
Lösung der gestellten Aufgabe und ist somit eine Maßanfertigung. Aber wurde die Aufgabe 
gelöst, so fällt die kurz zuvor gewählte Position/das gerade entstandene Meinungsgebilde 

sofort zurück in den neutralen Geist. Denn der Weise/Yogi betreibt keinerlei zeit- und 
energieraubende Lagerhaltung. Das Sammeln von Positionen und Meinungen sperrt den von 

Natur aus freien Geist nach und nach in einen immer enger werdenden Käfig. Gerade weil der 
Weise/Yogi keine geistige Fertignahrung sammelt, hat er alleine Zugang zu allen potenziellen 
Meinungen, die er nach seinem Belieben formt und wieder in seinen Geist zurückfallen lässt, 

dies ohne jegliche Anstrengung.  

M. Ulbrich 
 

Nun zu einem zweiten, gewaltigen Vorteil des Weisen/Yogi: Wie bereits zuvor gesagt, hält 
der Weise/Yogi  keinerlei Positionen/Meinungsgebilde im Geiste vor. Gerade deshalb ist er in 

der Lage, jede mögliche Position und Perspektive einzunehmen. Was bedeutet dies aber in 
Bezug auf seine Mitmenschen? Nun, jemand der ein klein wenig auf dem Weg zur Weisheit 

vorangekommen ist, sieht sich selber erst einmal als einen besseren Menschen, er ist quasi ein 
„spiritueller Besserwisser“. Er sagt: „Seht, ich mache es richtig, die anderen Menschen 
machen es falsch – ich weiß Bescheid, die anderen Menschen irren fortwährend.“ Der 

wahrhaft Weise jedoch, der jede Position einnehmen kann, weiß jedoch um die Ursache für 
das Verhalten der Menschen in seinem Umfeld, die vor allen Dingen in ihrer Perspektive 
begründet ist. Nimmt der Weise die Perspektive seiner Mitmenschen ein, so kann er aus 

dieser Begrenzung heraus die Motive für ihre Handlungen nachvollziehen. Das heißt jedoch 
keineswegs, dass Verbrechen wie Totschlag oder Raub schöngeredet werden sollen. Aber der 

Weise weiß trotzdem um die Macht der Perspektive, ist doch die Wahl und damit die 
Beschaffenheit der Perspektive der alles entscheidende Faktor. Aus ihrer Perspektive heraus 

handelten die Menschen so, wie sie handeln mussten. Die falsche – d. h. die kleine – 



 

368 

 

Perspektive führt automatisch zu weiteren Irrtümern und als Konsequenz zu weiteren 
fehlerhaften Handlungen, die zum Teil später bereut werden. Der wahrhaft Weise ist jedoch 

kein spiritueller Besserwisser. Er verurteilt die Menschen nicht aufgrund ihrer Handlungen, da 
er weiß, dass jede Perspektive eines jeden Menschen veränderbar ist. Eine durch Lernen 

geänderte Perspektive führt als Konsequenz automatisch und zwangsläufig auch zu völlig 
anderen Handlungen und anderem Verhalten. Der Mensch als solches ist keineswegs ein 

fertiges oder gar endgültiges Individuum, das ausgelernt hat. Dies ist der Grund, warum der 
Weise einzig der „Erhöhung allen Seins“ und damit auch allen Wesen dienlich ist.  

M. Ulbrich 

 
Der in den modernen Industrienationen lebende Mensch ist in der Regel ein sehr ordentlicher, 

ja fast schon pedantischer Mensch. Das gesamte Umfeld eines solchen Menschen ist klar 
strukturiert, die Infrastruktur ist ausgezeichnet, genauso die hygienischen und 

gesundheitlichen Bedingungen. Ein solcher Mensch hat ebenso ein sauberes und 
aufgeräumtes Zuhause. Mindestens einmal in der Woche wird das Auto gewaschen und 

gesaugt, der Garten ist schön angelegt und gemäht, alles wirkt stets sauber und aufgeräumt. 
Jeden Tag wird mindestens einmal geduscht oder gebadet, man macht sich schön, man richtet 
sich her, man schminkt und parfümiert sich. Ständig, auch nach kurzem Gebrauch, wird sofort 

die Kleidung gewechselt und gewaschen. Das Haus und die Wohnung werden permanent in 
kurzen Abständen gesaugt, gewischt und gereinigt, das fast jeden Tag. Reinigungsmittel 
sorgen dafür, dass alle Bakterien und Keime abgetötet werden, Duftmittel sorgen für ein 

angenehmes und behagliches Zuhause. Kurzum, ein solcher Mensch ist im wahrsten Sinne 
des Wortes wirklich durch und durch sauber, und er lebt in einem absolut hygienischen und 

sauberen Umfeld. Nun betrachten wir einmal einen indischen Yogi, der, verglichen mit diesen 
relativ wohlhabenden Menschen, in quasi ärmlichen Verhältnissen lebt. Nun, um es kurz zu 

machen: Seine Behausung ist simpel, einfach, ärmlich und äußerlich alles andere als 
ansprechend. Seine Nahrung ist ebenso einfach wie sein Zuhause. Nicht im Traum kommt der 
Yogi an die hygienischen Verhältnisse des westlichen Menschen heran – wie könnte er auch 

angesichts der fehlenden Infrastruktur seines Umfeldes? Er hat kein fließendes warmes 
Wasser, er wäscht nicht permanent, er putzt nicht permanent, er benutzt weder Parfum noch 

Duftmittel, noch tötet er mit Hilfe von Desinfektionsmitteln irgendwelche Bakterien oder 
Keime. Auch in Bezug auf die Körperpflege kommt er als Konsequenz nicht an den modernen 
westlichen Menschen heran. Nun eine salopp gestellte Frage: Wer von beiden, der westliche 
Mensch oder der Yogi, ist nun das „Schweinchen im Hühnerstall“, d. h. wer von beiden lebt 

nun hygienischer als der andere? Die Antwort ist genau so einfach wie einleuchtend: Das 
„Schweinchen“ ist der westliche Mensch! Nun zur Begründung. Der westliche Mensch ist 

ordentlich, lebt hygienisch, hat alles sauber, glänzend und rein geputzt, aber er hat einen alles 
entscheidenden Fehler begangen, denn er hält einzig und alleine seinen Körper und seine 

Umgebung sauber und rein. Seine äußerliche Hygiene fällt nämlich in die absolute 
Bedeutungslosigkeit, betrachtet man einmal die geistige Hygiene eines solchen Menschen. 
Wie heißt es doch so schön: „Außen hui, innen pfui“ – dies ist in der Regel zutreffend. Der 
moderne westliche Mensch hat oft noch nicht einmal von einer solchen geistigen Hygiene 

gehört! Aus diesem Grunde wuchern in seinem Geiste vollkommen unkontrolliert und ohne 
jegliche Steuerung Millionen krankhafter und vor allem krankmachender Gedanken-

Konstruktionen. Das Fatale ist, dass der Mensch noch so viel im Außen putzen und seinen 
Körper waschen kann – seine geistige Müllhalde wird davon jedoch absolut unberührt 

bleiben. Der westliche Mensch glaubt fälschlicherweise, dass körperliche Gesundheit die 
ultimative Voraussetzung dafür ist, geistiges Wohlbefinden zu erlangen. Ein größerer 

Trugschluss ist quasi nicht möglich, denn es ist exakt umgekehrt der Fall, wie der Yogi sehr 



 

369 

 

wohl weiß. Der Yogi kümmert sich primär um seine geistige Gesundheit. Als Konsequenz 
verweilt er in Stille, ist stets heiter und erledigt alle anfallenden Aufgaben ohne jede Mühe. Ist 

der Geist gesund, so erhöht dies die Wahrscheinlichkeit, auch einen gesunden Körper zu 
haben, ungemein, wobei ich nicht behaupte, dass geistige Gesundheit automatisch zu 

körperlicher Gesundheit führen muss. Aber an dieser Stelle greift ein anderes Prinzip, das viel 
größer ist als die Fixierung auf den Körper: Ist der Geist gesund und gereinigt, so ist er 
„wissend“. Der wissende Geist kümmert sich nicht um den Körper, auch wenn der Yogi 

diesen selbstverständlich wäscht und pflegt. Da der westliche Mensch in der Regel einzig und 
alleine auf seinen Körper fixiert ist, wird er automatisch zum einladenden Ziel für Tausende 

von Qualen. Denn eines ist gewiss: Der Körper wird eines Tages zerfallen. Der Yogi 
hingegen kennt keine Angst, weilt er doch in der Ruhe und Stille seines wissenden Geistes. 

M. Ulbrich 

 
Ängste sollten grundsätzlich niemals aktiv verdrängt oder gar frontal bekämpft werden, denn 

beides ist kontraproduktiv. Die Begründung dafür ist einfach: Die oben genannten 
Lösungsansätze sind nicht in der Lage, Deine Ängste zu vernichten. Wie ich schon mehrfach 

in meinem Manuskript sagte, ist Kampf grundsätzlich ein Fehler, denn es existiert in Wahrheit 
nichts, aber auch gar nichts, was bekämpft werden müsste. Aus diesem Grunde werden die 
Fehlversuche, die Angst zu verdrängen oder zu bekämpfen, automatisch zu noch größerer 
Angst führen. Hingegen ist es erst einmal richtig, die Angst zuzulassen, sie gewähren zu 

lassen, sich selber der Angst völlig auszuliefern. Ich gebe zu, die Umsetzung dieses 
Vorhabens ist sehr schwer, aber diese Systematik hat auch klare Vorteile: Zunächst wird man 
von der Angst wie von einer donnernden Woge überrollt und fortgerissen; aber diese Woge, 
so groß und fürchterlich sie Dir auch erscheinen mag, wird sich auch wieder glätten, sie wird 
Dich weder körperlich noch geistig töten. Bereits diese Erkenntnis ist ein gewaltiger Schritt. 

Während sich nun die Angst austobt, bist Du an der Reihe, denn erst jetzt kannst Du die Angst 
untersuchen und präzise beobachten. Wende Deinen Blick nicht ein einziges Mal von der 

Angst ab, kehre ihr nicht den Rücken zu, laufe nicht vor ihr davon, denn sie wird Dich 
ohnehin finden. Verstehe, dass die Angst lediglich ein komplexes Gebilde aus unzähligen 

winzigen Einzelelementen ist, das durch Untersuchung und Reduktion zerlegt werden kann. 
Dies bedeutet jedoch keinerlei Kampf. Wer die Mechanik der Angst versteht, beherrscht auch 
die Angst. Wer die Angst beherrscht, wird sie auch eines Tages völlig verlieren. Genauso gut 
kannst Du Auto fahren, obwohl Du das Auto keineswegs selber zusammengeschraubt hast; 

denn Du hast gelernt, wie man richtig Auto fährt, weißt einfach, was zu tun ist. Nur weil aber 
andererseits jemand sein Auto selber zusammengeschraubt hat, kann er noch lange nicht Auto 

fahren und setzt das Auto womöglich in der ersten Kurve gegen die Mauer. Verstehe die 
Abläufe, der Rest ist als Konsequenz egal. Aber zurück zur Angst: Nach weiteren 

Fortschritten bewegst Du Dich bereits nach ersten minimalen Anzeichen für aufkeimende 
Angst aktiv auf die Angst zu. Die Angst entschwindet nun, versteckt sich quasi. Du aber gehst 

ihr konsequent hinterher, findest sie und stellst sie zur Rede. Du fragst: „Woher kommst 
Du?“, „Was willst Du?“, „Wohin gehst Du?“, „Was ist Dein Zweck?“ Suche und finde 

denjenigen in Dir, der diese Angst hat, denn wenn Du denjenigen findest, zerfällt die Angst 
und kommt niemals mehr zurück. 

M. Ulbrich 
 

Der normale Mensch bildet im Laufe seines Lebens stetig neue Meinungen und Werturteile in 
immer größer werdender Zahl. Zum einen stärkt er durch diesen Meinungsbildungs- und 

Sammelprozess sein Ego und fühlt sich damit sicherer. Zum anderen unterstellt er, dass diese 
Systematik seine ureigene Pflicht sei. Kurz gesagt: Der normale Mensch ist felsenfest davon 



 

370 

 

überzeugt, dass diese permanente Meinungsbildung absolut notwendig ist. Leider übersieht er 
dabei die massiven Nebenwirkungen einer solchen Systematik, denn diese sind 
unausweichlich: hoher Energiebedarf der Lagerhaltung, Unübersichtlichkeit, 

Reibungsverluste, geistiges Chaos, Konflikte innerhalb der Person durch widersprüchliche 
Meinungen, Sturheit, Intoleranz etc. – diese Aufzählung könnte ich quasi beliebig fortsetzen. 
Der normale Mensch gleicht einem Fisch im Fluss, der, ohne es zu bemerken, in ein Stellnetz 
gelangt. Dieses Stellnetz wiederum führt den Fisch behutsam und geschickt immer weiter in 
die Richtung des langen Reusen-Systems. So gelangt der Fisch langsam in die Reuse. Tiefer 
und tiefer schwimmt er nun in das Reusen-System hinein, das immer enger und enger wird. 
Erst ab einem spezifischen Punkt wird der Fisch gewahr, dass er in der Falle sitzt. In Panik 

versucht er fluchtartig, das Gefängnis zu verlassen, aber es ist zu spät. An diesem Punkt ist es 
dem Fisch unmöglich, seine zuvor verlorene Freiheit zurückzubekommen. Genau das Gleiche 
gilt für Dein Meinungssystem: Statt Dir in welcher Art und Weise auch immer Sicherheit zu 

bieten, obwohl es Dir dies permanent verspricht, hält Dich in Wahrheit Dein eigenes 
Meinungssystem gefangen. Langsam und qualvoll erstickst Du nun an Deinem eigenen 

Meinungssystem, von Freiheit keine Spur. Daher werfe Dein gesamtes Meinungssystem auf 
den Müll! Du kannst auch ohne ein solches verantwortungsvoll handeln. Denn erst, wenn es 

komplett entsorgt ist, entsteht im spiegelglatten Geist die Fähigkeit, für jedwede Aufgabe 
mühelos und maßgeschneidert zum richtigen Zeitpunkt das richtige Werkzeug entstehen zu 
lassen. Dabei werden jedoch weder Meinungen noch Werkzeuge gesammelt, d. h., ist die 

Aufgabe erledigt, fällt das Werkzeug zurück in den vollkommen stillen Geist.  

M. Ulbrich  

 
Der Interpretations- und Bewertungszwang des normalen Menschen kennt keine Grenzen. 
Auch der Weise wird somit zwangsläufig durch den normalen Menschen interpretiert und 
bewertet. Der Weise selbst ist jedoch in Ataraxie gegründet, d. h., er ist in jeder Hinsicht 
absolut gleichmütig. Als Konsequenz ist er bei sogenannten freudigen und angenehmen 

Anlässen weder erregt noch euphorisch, genauso wenig ist er bei traurigen und 
unangenehmen Anlässen niedergeschlagen, betrübt oder depressiv. Der normale Mensch 

betrachtet dieses Verhalten des Weisen ganz genau, ist leider jedoch nicht dazu in der Lage, 
das Verhalten des Weisen nachzuvollziehen. Daher ist das Resultat einer solchen Beurteilung 
zwangsläufig eine Fehlinterpretation. Der normale Mensch zieht den Schluss, dass der Weise 
völlig apathisch ist; aus seiner Sichtweise ist der Weise gefühllos und kaltherzig, gleicht somit 

bestenfalls einer toten Maschine. Dies ist jedoch ein großer Irrtum. Der Weise ist lediglich 
gleichmütig, jedoch niemals gleichgültig – das ist ein riesiger Unterschied. Wenn es 

überhaupt einen gefühlvollen Menschen gibt, dann ist es der Weise. Da er jedoch „wissend“ 
ist, lässt er sich niemals von den äußeren Gegebenheiten und Ereignissen bewegen oder gar 

verbiegen. Trotzdem fühlt er sehr wohl das Leid der Menschen, die nur die hilflosen 
Spielbälle zwischen gut und schlecht sind, denn sie sind den Ereignissen stets ohnmächtig 

ausgeliefert. Die Verantwortung für diese Systematik liegt dennoch bei den Menschen selber, 
die immer nur nach Sport, Spiel, Spaß, Unterhaltung und dem Angenehmen streben, das 

Schlechte und den Tod jedoch um jeden Preis vermeiden wollen. Beides gibt es jedoch immer 
nur „im Doppelpack“: Wer nach dem Angenehmen strebt, muss als Konsequenz auch das 

Unangenehme zulassen und annehmen. Der Weise nimmt grundsätzlich bereitwillig alles an, 
was für ihn bestimmt ist. Er weilt in Zufriedenheit und ewigem Glück, welches jedoch nicht 

auf irgendwelchen Annehmlichkeiten basiert. Dies ist der Grund, warum er stets völlig 
unbewegt bleibt.  

M. Ulbrich  
 



 

371 

 

Auf dem Weg zur Weisheit ist es unbedingt notwendig, das Wünschen aufzugeben. Nach und 
nach werden so immer mehr Wünsche aufgegeben, bis eines Tages alle Wünsche fort sind. 
Sind alle Wünsche fort, wird automatisch Weisheit erlangt, denn nur in Abwesenheit aller 

Wünsche herrschen grenzenloser Frieden, Ruhe und Stille. Aber aus der erlangten Weisheit 
heraus können durchaus wieder neue Wünsche entstehen. Bedenke daher: Mögen Deine 
Wünsche auch noch so tugend- und ehrenhaft sein, mögen sie einzig auf das Wohl der 

gesamten Menschheit gerichtet sein, so werden sie Dich dennoch unweigerlich von der zuvor 
erreichten Weisheit wegzerren. Denn Wünsche sind nichts weiter als leere Projektionen, 

gleich einer Fata Morgana. Diese Projektionen suggerieren dem Betrachter grundsätzlich, 
dass das zu erreichende Ziel weit außerhalb der eigenen Person liegt. Gleichzeitig suggerieren 

Wünsche dem Menschen, dass sie unter allen Umständen erfüllt werden müssen. Beides ist 
jedoch eine Täuschung und eine Lüge zugleich. Darum bewege Dich nicht, laufe nicht der 

Täuschung hinterher, sondern verweile einzig bei Deiner „Inneren Person“, die, wie der Name 
schon sagt, nur in Dir selbst zu finden ist. Nun, wie geht man nun konkret mit tugendhaften 

und sogenannten guten Wünschen um? Da gibt es beispielsweise den Wunsch: „Ich wünsche 
mir, allen anderen Menschen zu helfen“ oder aber: „Ich wünsche mir, die anderen Menschen 

zu erhöhen“. Nun, die Lösung ist völlig banal und einfach zugleich, sie lautet: Hilf allen 
anderen Menschen, erhöhe einfach alle anderen Menschen. Sieh, Du brauchst einfach nur zu 

handeln! Darum handle aus Überzeugung, handle jedoch nicht, weil Du Dir irgendwelche 
Wünsche erfüllen möchtest oder ein vermeintliches Ziel in weiter Ferne erreichen möchtest. 

Wünsche begrenzen Dich, reißen Dich zwischen dualistischen Positionen wie 
Erfolg/Misserfolg oder gut/schlecht hin und her. Ich weiß, es ist sehr schwer für Dich, alle 
Wünsche aufzugeben, aber ein Wunsch ist wie ein Motor, der Dich ständig antreibt und in 
Bewegung hält. Weisheit jedoch macht Bewegung überflüssig, denn alle Bewegung basiert 

auf einem Irrtum. Wohin könntest Du schon gehen, wenn Zeit und Raum nicht existieren? Wo 
wärest Du dann, wenn ich Dich fragte? Weisheit ist überall und nirgendwo zugleich, aber 

finden kannst Du sie nur in Dir selbst. Darum renne niemals einem Wunsch hinterher, so groß 
er auch sein mag – die Weisheit wird auch diesen Wunsch in einem winzig kurzen 

Wimpernschlag verdampfen lassen.  

M. Ulbrich  
 

Ein normaler Mensch überquert mit einem Weisen gemeinsam eine Holzbrücke über einen 
reißenden Fluss, der Hochwasser führt. Der immense Druck des Hochwassers hat der alten 

Holzkonstruktion bereits arg zugesetzt. Als sich beide in der Mitte der Brücke befinden, bricht 
diese schlagartig in sich zusammen. Beide fallen ins Wasser und werden sofort von der 

reißenden Strömung fortgerissen. Nun, der normale Mensch hat Todesangst. Sein Handeln 
wird einzig von Panik und Konfusion bestimmt; mit aller Gewalt versucht er sofort, das 

rettende Ufer zu erreichen. Wie von Sinnen schwimmt und rudert er, kämpft teilweise sogar 
gegen die brutale Strömung an. Trotzdem gelingt es ihm nicht, das rettende Ufer zu erreichen. 

Trotz aller Bemühungen wird er erbarmungslos vom wilden Wasser hin und her geworfen. 
Für ein paar Sekunden klammert er sich an einen Felsen im Fluss, doch kann er dem Druck 

des Wassers nicht standhalten. Als er sich einem metertiefen Wasserfall nähert, schwimmt er 
um sein Leben. Panik und Ohnmacht ergreifen nun vollends Besitz von ihm: Wild und ohne 
Kontrolle strampelt er mit seinen Beinen, schlägt und rudert mit seinen Armen und schluckt 

dabei immer mehr Wasser. Trotzdem kann er dem Wasserfall nicht entrinnen. Wie aber ergeht 
es dem Weisen? Nun, auch der Weise ist über den Fall in das Wasser „nicht amüsiert“ – aber 
er hat keinerlei Angst. Weil er keine Angst hat, kommt auch keinerlei Panik in ihm hoch. Er 

bleibt ruhig und schont seine Kräfte. Er fühlt den Fluss, er gibt sich dem Fluss hin, er 
schmiegt sich dem Fluss völlig an. Er versucht nicht blindlings, irgendeine Stelle zu 



 

372 

 

erreichen, sondern lässt sich erst einmal nur vom Fluss tragen. Mit minimalen Schwimm- und 
Ausgleichsbewegungen hält er sich geschickt über Wasser. Als auch den Wasserfall näher 

kommen sieht, begreift er sehr schnell, dass er ihm nicht entkommen kann. Deshalb macht er 
das einzig Richtige: Er ist wachsam und ruhig, gibt sich gleichzeitig dem Fluss hin, fühlt den 
Fluss und ist gleichsam eins mit ihm. Daher ist er vom Fluss nicht verschieden und ist somit 
selber der Fluss. Geschickt und geschmeidig folgt der Weise den Bewegungen des Stromes 

und landet weich am Ende des Wasserfalls. Hinter einem riesigen Felsen, der rechts am 
Flussufer liegt, ist ein Wasserwirbel, der den Weisen völlig anstrengungslos in Richtung Ufer 

befördert. Das restliche Stück schwimmt der Weise und entsteigt dem Fluss. Er ist sowohl 
körperlich als auch geistig völlig unversehrt, auch wenn er nun ein wenig friert. Weiter 
flussabwärts sieht er etwas am Ufer liegen. Sofort begibt er sich an diese Stelle. Dort 

angekommen, findet er den normalen Menschen. Der lebt, ist allerdings von den Strapazen 
des Kampfes gegen den Fluss arg gezeichnet. Neben vielen Platzwunden und Hämatomen, die 
seinen Körper übersäen, ist er völlig erschöpft; zudem setzt das Trauma des Erlebten seinem 
Geist stark zu. Der Weise hilft dem normalen Menschen und bringt ihn ins nächste Dorf. Das 
Fazit dieser Geschichte: Auch Du befindest Dich in einem großen, reißenden Fluss, nämlich 

dem Deines eigenen Lebens. Mein Rat: Gebe Dich diesem Fluss bedingungslos hin, denn 
anstrengungs- und mühelos ist das Leben desjenigen, der eins ist mit dem Fluss seines 

eigenen Lebens. Derjenige jedoch, der sich gegen die Strömung stemmt, der kämpft, der 
Angst hat und sich fürchtet, für den wird das Reisen im Fluss des eigenen Lebens hart und 
beschwerlich werden. Weder angenehme noch unangenehme Dinge und Ereignisse sollten 

Dich jemals dazu bewegen, gegen die Strömung an zu schwimmen, denn solches Handeln ist 
klein und gering. Groß ist alleine, wer eins mit dem Fluss ist, denn ein solcher Mensch ist von 

diesem nicht verschieden.  

Michael Ulbrich 

 
Der Weise ist stets eins mit dem Fluss, er ist somit selbst der Fluss. Der Fluss selber nämlich 

ist Weisheit, von welcher der Weise eben nicht verschieden ist. Auf dem Weg zur wahren 
Weisheit lauern jedoch viele Gefahren, die imstande sind, den lernenden Menschen weit 

zurückzuwerfen. Ist z. B. der Weise nicht absolut taub für Applaus von Publikum, so wird der 
Fluss der Weisheit innerhalb eines winzigen Momentes versiegen. Zufriedenheit mit den 
eigenen Taten und Stolz auf das Geleistete werden den Fluss ebenso schnell austrocknen. 

Niedergeschlagen und deprimiert steht nun der vormals weise Mensch inmitten seines 
riesigen ausgetrockneten Flussbetts, von Weisheit keine Spur mehr. Wer nach dem 

vermeintlichen Erfolg greift, wer stolz ist, wer Ruhm und Geld als Lohn einstreichen möchte, 
für denjenigen wird das ausgetrocknete Flussbett für lange Zeit sein Zuhause sein. Es ist 

völlig unerheblich, ob ein solcher Mensch kurz zuvor temporär die Weisheit erreichte – es 
wird ihn nicht schützen. Der ewige Fluss der Weisheit fließt, wie die Bezeichnung „ewig“ 

bereits ausdrückt, ohne Unterlass. Du selber bist es, der den Fluss der Weisheit durch Deine 
egoistischen Handlungen verlässt. Obwohl der Weise furchtlos ist, achtet er doch sehr wohl 

darauf, dass innerhalb seines klaren Geistes nicht heimlich ein spiritueller Besserwisser 
entsteht, der alle anderen Menschen von oben herab belehrt. Der Weise ist es, der auf die 

vermeintliche Ernte und den Applaus des Publikums verzichtet, denn er weiß sehr wohl, dass 
ihm selber dieser Applaus überhaupt gar nicht gebührt. Nur der Weise kann die Tragweite 

dieser Aussage in seiner wahren Bedeutung erfassen, denn er ist niemals eine getrennt 
existierende Person. Die Kernaussage, die auf eine Person zutrifft, ist die der Begrenzung. Der 

Fluss hingegen ist unbegrenzt, und der Weise, der eins ist mit dem Fluss, ist von gleicher 
Natur und Beschaffenheit. Der Fluss kümmert sich nicht um Geld, Erfolg, Ruhm oder 

Anerkennung, denn er ist stets vollständig. Genau wie Du selber es bist, ist der Fluss völlig 



 

373 

 

namenlos. Das vollständige bedarf in Wahrheit keines Namens, da alles, was eines Namens 
bedarf immer nur ein kleines Fragment eines vollständigen, unteilbaren Ganzen darstellt. 

Wäre es hingegen vollständig, wäre eine Namensgebung überflüssig, bzw. unmöglich. Nur 
innerhalb von Begrenzung ist es notwendig, das Vollständige als solches zu definieren.  

M. Ulbrich 

 
Ein Mensch, also eine Person mit fokussierter und zentrierter Sichtweise in Form des „Ichs“, 
ist zu keinem Zeitpunkt ein festes oder fertiges Wesen. Denn die Betrachtung einer Person 

entspricht immer nur der gegenwärtigen und damit temporär vorhandenen Person. Jeder 
Mensch ist dazu befähigt, sich in jedem Augenblick seines Lebens zu verändern und 

nachhaltig zu wandeln. Gut, zugegeben: Verändert sich der Mensch ein klein wenig, so sind 
auch die Konsequenzen nur marginal, d. h., im Großen und Ganzen bleibt die Person als 

solche erhalten. Wandelt sich ein Mensch jedoch nahezu vollständig, beispielsweise, weil er 
seine eigenen Fehler und Irrtümer erkannt hat, so ist ein solch einschneidender Wandel auch 

für alle anderen Menschen in dessen Umfeld gut erkennbar. Warum ist ein solcher 
nachhaltiger Wandel notwendig? Ein Beispiel: Ein Mensch hat ein gravierendes Unrecht 
begangen und dadurch andere Menschen geschädigt. Nun, diese Taten wird der Mensch 

immer mit sich tragen müssen, diese Last wird er ohne Weiteres nicht ablegen können. Eine 
Lösung gibt es jedoch. Diese Lösung entspricht der „Wandlung durch Lernen und Verstehen“. 

Wird der Fehler lediglich deshalb bereut, weil man als Konsequenz für diesen Fehler 
persönliche Nachteile in Kauf nehmen musste, so wird weder etwas gelernt noch erreicht, 

denn solches Denken basiert einzig und alleine auf Selbstmitleid. Stattdessen ist es 
notwendig, sich zu sagen: „Ja, das war ich, das habe ich damals gemacht, das war falsch, war 
schlecht und in keiner Weise gerechtfertigt.“ Dies ist der erste und wichtigste Schritt, den es 

zu gehen gilt, und genau in dieser Art und Weise musst Du für alle Deine Dinge und Taten die 
volle Verantwortung übernehmen. Wenn Du dieser Systematik treu und ehrlich folgst, wird 

der Tag kommen, um Abschied zu nehmen. An diesem Tage ist die Entfernung zwischen der 
„alten“ und der „neuen“ Person so groß, dass es quasi zu einem Riss kommt: Die neue Person 

kann und will die alte Person mit ihren Lasten nicht mehr tragen. Glaube nun nicht, dass 
dieser Abschied leicht wäre – das ist mitnichten der Fall! Dankbar und unendlich erleichtert 
erkennt man zwar die Hässlichkeit der alten Person, die man nun gehen lässt; man erkennt 
jedoch auch, dass man diese alte Person aus der alten Perspektive heraus durchaus liebte. 
Doch jetzt ist es Zeit, diese alte Person gehen zu lassen. Sie stirbt im wahrsten Sinne des 

Wortes. Doch es ist ein schöner, angenehmer und friedvoller Tod, stirbt die alte Person doch 
in den tröstenden und liebenden Armen der wissenden und gewandelten Person, in der sie 

endlich ihren ewigen Frieden erfährt – vorbei aller Kampf, den es in Wahrheit niemals 
gegeben hat. 

M. Ulbrich 
 

Der Mensch innerhalb seiner Existenz sieht sich selber stets als hundertprozentigen Maßstab 
an. Als Konsequenz liegen nun auch alle Maßstäbe, die der Mensch innerhalb seines Lebens 

in Bezug auf seine Person verwendet, grundsätzlich innerhalb des Bereiches von eins bis 
hundert. Das Problem daran ist die Bezugsgröße selber, denn bereits diese erste Annahme ist 
falsch. Als Beispiel ziehe ich die gerne genannte Tugend „unendliche Geduld“ heran. Nun, 

was versteht der Mensch unter dem Begriff „unendliche Geduld“? Er denkt vielleicht an einen 
Angler, der stundenlang darauf wartet, dass ein Fisch anbeißt. Unendlich? Na gut, immerhin 
muss er vielleicht einen ganzen Monat lang angeln, bis sich Erfolg einstellt. Andere denken 

an eine sogenannte Sisyphusarbeit oder setzten „unendliche Geduld“ gleich mit dem 
stundenlangen Warten auf einen verspäteten Zug. Oder aber, man knüpft einen Teppich, oder 



 

374 

 

besser noch, gleich zwei hintereinander. Größere Maßstäbe in dieser Hinsicht kennt der 
Mensch jedoch nicht, ist er doch auch gar nicht in der Lage, sie in seiner Phantasie entstehen 
zu lassen. Natürlich bezieht sich der Begriff „unendliche Geduld“ weder auf den Angler noch 
auf die Sisyphusarbeit noch auf die anderen genannten Beispiele. Alle potenziellen Maßstäbe 
generiert der normale Mensch vor dem Hintergrund seiner eigenen, winzigen Lebensspanne. 
Derjenige jedoch, der in Selbsterkenntnis gegründet ist, weiß, dass der Begriff „unendliche 
Geduld“ nicht nur auf die gegenwärtige Lebensspanne begrenzt ist, sondern weit über diese 

hinausgeht. In Wahrheit ist der Mensch eine unbegrenzte Bewusstheit und daher auch 
wirklich dazu befähigt, „unendliche Geduld“ in die Tat umzusetzen, sprich: wahr werden zu 

lassen. Ohne Selbsterkenntnis ist dies jedoch nicht möglich. 

M. Ulbrich 

 
Das Leben des normalen westlichen modernen Menschen ist vor allen Dingen auf den Erfolg 
ausgerichtet, gleich in welcher Art und Weise sich dieser Erfolg auch darstellen mag. Aber 

wo Erfolg ist, da ist auch Misserfolg, wo Gewinn ist, ist auch immer Verlust. Sieg und 
Niederlage gehen stets mit dem Erfolg einher, beides benötigt wiederum den Kampf als 

Instrument der Entscheidung. Diese Denkweise entspricht einem sehr simplen Strickmuster, 
welches durch die meisten Kinofilme exakt kopiert wird. Dieses Strickmuster wird jedoch 
durch solche Kinofilme nicht nur aufgegriffen und bestätigt, sondern auch noch zusätzlich 
verstärkt. Der Ablauf ist immer ähnlich, wie das folgende Beispiel zeigt: Der gute Mensch 

wird durch die Bösewichte und Schurken verfolgt, gefangen genommen, erniedrigt, gefoltert 
und ausgeraubt, anschließend schwer verletzt alleine zurückgelassen. Der normale Mensch als 

Zuschauer identifiziert sich augenblicklich mit den sogenannten „guten Menschen“, ist er 
doch von diesen nicht verschieden, und nimmt automatisch die Opferrolle an. Um es kurz zu 

machen: Der gute Mensch erholt sich langwierig, schwört furchtbare Rache und metzelt 
langsam, nach und nach, all die vielen Bösewichte auf grausame Art und Weise nieder. 

Insbesondere diese Rolle nimmt der normale Mensch dankend an, denn er identifiziert sich 
nur allzu gerne mit der Person des Richters, Rächers und Vollstreckers. Die Ursache hierfür 
ist schnell gefunden: Der normale Mensch in seiner Opferrolle ist nicht nur klein, sondern 

fühlt sich auch ständig durch Umwelt und Mitmenschen in seinem Umfeld persönlich 
ungerecht behandelt und angegriffen. Nicht ein einziges Mal überdenkt er diese Systematik 
und hält dadurch an seinem Irrtum fest. Es einmal allen anderen so richtig heimzuzahlen, ist 

sein heimlicher Wunsch, der ihn jedoch einzig in die Gefangenschaft führen wird.  
M. Ulbrich  

 
Es ist sehr einfach, destruktive Handlungen durchzuführen, Dinge und Wesen zu verletzen, an 
Lästerei und Geschwätz teilzunehmen, Hass und Schadenfreude zu haben. Ungleich schwerer 
ist bereits das aktive Bemühen, diesen destruktiven und niedrigen Verhaltensweisen eine klare 

Absage zu erteilen, denn der Zug zu den vorgenannten destruktiven Verhaltensmustern ist 
sehr stark. Noch viel schwerer ist es natürlich, das exakte Gegenteil der vorgenannten 

destruktiven Tendenzen in die Tat umzusetzen und somit wahr werden zu lassen, d. h., unter 
allen Umständen und zu jedem Zeitpunkt alle Dinge und Wesenheiten zum Wohle aller zu 

erhöhen. Dieser Vorsatz entspricht der „Sinnhaftigkeit des Seins“. Nun, die Sinnhaftigkeit des 
Seins ist erst einmal nur ein theoretisches Ziel, solange diesem Ziel nicht aktiv entsprochen 

wird. Aus diesem Grund ist es von absoluter Wichtigkeit, das vorhandene Potenzial in genau 
diese Richtung freizusetzen. Dienst Du nunmehr aktiv der Sinnhaftigkeit des Seins, so dienst 
Du ihr nicht nur, sondern entsprichst ihr auch: Plötzlich bist Du selber die „Sinnhaftigkeit in 

Person“. Dies schließt die Tatsache ein, dass Du nun auch selber Dein eigener Sinn geworden 



 

375 

 

bist. Erst jetzt bist Du in der Lage, die „Sinnhaftigkeit“ in ihrer wahren Dimension zu 
erfassen.  

M. Ulbrich 

 
Es existiert nichts außer Bewusstsein, oder besser gesagt: Alles, was wir Menschen als 

existent wahrnehmen, uns selber eingeschlossen, existiert ausschließlich als illusionärer und 
dadurch getrennt wahrgenommener Inhalt innerhalb des einen, untrennbaren und somit 
ganzheitlichen Bewusstseins. Mit dem Begriff „illusionär“ ist die vom ganzheitlichen 
Bewusstsein getrennte Wahrnehmung gemeint. Es geht nicht um die Frage „echt“ oder 

„unecht“, denn solche Maßstäbe haben innerhalb des „Unbegrenzten“ keinerlei Bestand. Als 
Beispiel nenne ich die Entwicklung von Computerspielen. Nun, das Bemühen der Entwickler 

von Computerspielen zielt darauf ab, den potenziellen Spieler vollständig mit seinem 
Bewusstsein in die Ebene des Computerspiels zu verbringen und mit Hilfe des Spiels durch 

Spannung und Aktivität zu fesseln. Dies gelingt den Entwicklern von Computerspielen zurzeit 
nur in sehr geringem Maße. Als Konsequenz ist sich der Spieler als „Akteur des Spiels“, das 
er spielt, bewusst, da das Spiel selber nur äußerst begrenzt in die Wahrnehmungsebenen des 

Spielers einwirkt. Der Spieler weiß: „Ich spiele dieses Spiel, kann es beliebig fortsetzen, kann 
jedoch das Spiel auch sofort aktiv beenden“. Wollte man den Spieler komplett in ein solches 

Computerspiel verbringen, wäre ein vollständiger, zumindest temporärer Schnitt im 
Bewusstsein notwendig, womit ein Rückschluss auf die Position des Spielers vorübergehend 
unmöglich wäre. Dies ist der Traum aller Entwickler von Computerspielen, denn eine solche 
Möglichkeit würde praktisch alle Grenzen der Wahrnehmungsmöglichkeiten aufheben. Noch 
ist man jedoch weit von einer solchen Lösung entfernt, auch wenn diese angestrebt wird. Nun, 
warum die lange Vorrede? Will ich vielleicht damit sagen, dass das „universelle Bewusstsein“ 

nur ein Computerspiel ist? Mitnichten, dies ist nicht einmal annähernd der Fall! Trotzdem 
existieren gewisse Parallelen hinsichtlich der Frage nach der Realität. Nun, über den Begriff 
„Realität“ kann man sicherlich zwei dicke Bücher schreiben, ich versuche mich deshalb auf 
ein paar wenige Zeilen zu begrenzen: Wir Menschen träumen nachts einen Traum, morgens 

wachen wir wieder auf, und der Wachzustand beendet somit den Traum. Da wir unseren 
Wachzustand als real bezeichnen, ist für uns der Traum, den wir nachts träumen, nicht real. 
Bezeichnen und benennen wir den Traum mit dem Begriff „Traum“, so sagen wir, dass der 
Traum als solcher Traum real war, sprich: wir haben geträumt. Bereits die Benutzung des 
Begriffs „Traum“ degradiert somit den Traum zu einer untergeordneten Realität, während 
unser Wachzustand die übergeordnete Realität darstellt. Es handelt sich somit aus unserer 
Sichtweise um verschiedene Qualitäten hinsichtlich des Begriffs „Realität“. Nun, ist unser 

Wachzustand somit die höchste Realität? Ist die Welt, in der wir leben, die höchste Realität? 
Oder sind wir selber vielleicht nur der Traum im Traum eines Traumes? Ich versuche es so 

auszudrücken: Das „universelle Bewusstsein“ ist in Wahrheit die höchste Realität, denn 
kennzeichnend für eine solche Realität ist, dass sie nicht weiter reduziert werden kann. Das 
„universelle Bewusstsein“ ist somit die einzige und alleinige Primärrealität. Alle aus dieser 

Primärrealität hervorgehenden Sekundärrealitäten sind zwar echt in dem Sinne, dass sie selber 
innerhalb der Primärrealität existieren; vor dem Hintergrund der Primärrealität betrachtet, sind 

diese Sekundärrealitäten jedoch nichts weiter als „kleine Theaterstückchen“. Diese 
„Theaterstückchen“ sind dennoch von extrem großer Bedeutung, denn erst in diesen durch 

Trennung generierten Sekundärrealitäten ist es möglich zu fühlen, zu empfinden, 
unverfälschte Erfahrungen zu sammeln, zu handeln und vor allen Dingen zu lernen. Natürlich 

sind die Sekundärrealitäten begrenzter Natur, wohin gegen die Primärrealität von 
unbegrenzter Beschaffenheit ist. Wie aber sollte sich das „Unbegrenzte“ definieren oder gar 
selber erfahren? Dies ist nur möglich durch die Schöpfung begrenzter Inhalte, den getrennt 



 

376 

 

existierenden Beobachter eingeschlossen. Da in Wahrheit nichts außerhalb des 
„Unbegrenzten“ existiert, generiert die Primärrealität die Sekundärrealitäten durch illusionäre 

Trennungsmechanismen. Die Primärrealität durchringt sowohl sich selber als auch alle 
Sekundärrealitäten, wohingegen die Sekundärrealität nur sich selber durchdringt, jedoch nicht 

zum Rückschluss auf die Primärrealität befähigt ist. Der Mensch als aktiver Teil der 
Sekundärrealität ist erst einmal in dieser Sekundärrealität gefangen, denn er weiß überhaupt 
nichts von einer Primärrealität. Erst die Verweigerung bzw. die konsequente Hinterfragung 
des eigenen Denkens und Fühlens sowie der eigenen Handlungen können dazu führen, die 

enge und starre der Sekundärrealität aufzulösen. Erkennt der Mensch eines Tages sein wahres 
Ich, so fällt seine Sekundärrealität zurück in die Primärrealität und geht in dieser auf. Der 

Nicht-Teilnehmer des Spiels weiß, dass seine gesamte Existenz ausschließlich im 
„universellen Bewusstsein“ besteht. Genau wie ein einzelner Traum kommt und auch wieder 
geht, genauso kommen und gehen auch die Menschen ausschließlich im Bewusstsein selber. 

Ein Gedanke kommt, ein Gedanke geht – so kommt und geht auch der Mensch nur im großen 
Geiste des „universellen Bewusstseins“. 

M. Ulbrich 

        
Obwohl vielleicht unscheinbar, ist die nun folgende „kleine Weisheit“ von großer 

Wichtigkeit: Nun, die von mir verfassten „Kleinen Weisheiten“ sind ein Teil meiner 
schriftlichen Darlegungen. Ein anderer Teil ist die Vollversion meiner schriftlichen 

Darlegungen. Diese Vollversion umfasst ca. 450 Seiten. Im Zuge der Ausarbeitung und 
Überarbeitung in den Jahren 2008/2009/210/2011 habe ich mehrere Tausend DIN-A4-Seiten 

auf meinem Laptop geschrieben, ohne damit irgend eine Aussage hinsichtlich des Inhalts oder 
der Qualität treffen zu wollen. Mir geht es um etwas anderes: Meine gesamte schriftliche 

Darlegung betrifft die „nach außen gewandte Sichtweise“. Die „vollständige Sichtweise“ kann 
jedoch einzig durch Fühlen, Liebe, Intuition und Frieden in einer nach innen gerichteten Sicht 
erreicht werden. Nun, angenommen ich habe jetzt gerade diese vollständige Sicht, so handelt 
es sich um die nach innen gerichtete Perspektive. Sobald ich jedoch versuche, Dir davon zu 
berichten, findet eine vollständige Umkehr der Perspektive statt, denn Wort und Schrift sind 
begrenzte Inhalte, die ausschließlich der „Äußeren Person“ zuzuschreiben sind und die deren 
Mitwirkung bedingen. Nun, warum also habe ich mir also die Mühe gemacht, temporär die 

nach innen gewandte Sicht zu verlassen bzw. mich stärker auf die nach außen gerichtete 
Perspektive zu fokussieren? Möchte ich erfolgreich sein, möchte ich Recht haben, strebe ich 

nach Lob und Anerkennung oder gar Geld? Zum einen möchte ich nichts, weil ich bereits 
alles habe (dies bezieht sich nicht auf den materiellen Besitz). Zum anderen, und das ist der 

wichtigere Teil der Antwort: Eine solche Frage kann, wie könnte es anders sein, 
ausschließlich innerhalb des Verstandes entstehen. Natürlich, Du musst Dich vielleicht mit 

dieser Frage auseinandersetzten. Es ist Deine Wahl und Deine Entscheidung, dies zu tun. Mir 
stellt sich diese Frage jedoch gar nicht erst. Ich habe das Manuskript geschrieben, genau wie 
„ich seiend bin“. Wie ich bereits zuvor sagte, entstehen Fragen ausschließlich innerhalb von 

Begrenzung. In Wahrheit gibt es diese Fragen also überhaupt nicht bzw. entbehren sie 
innerhalb einer vollständigen Sichtweise jeglicher Grundlage. Nun habe ich geschrieben und 

geschrieben und geschrieben, und Du kannst alle meine Darlegungen lesen, lesen, und 
nochmals lesen – aber Du musst begreifen, dass Du letztlich selber das Ziel bist. Dies ist 

extrem wichtig, denn die meisten Menschen vermuten, dass ein solches Ziel immer im Außen 
liegend existiert. „Wissen von und über“ wird Dir in diesem Zusammenhang jedoch nicht 
weiterhelfen. Aber ich versichere Dir nochmals: Du brauchst wirklich so gut wie nichts zu 

beachten, nicht einmal mein Buch brauchst Du, wenn Du selber in jedem Moment und jeder 
Handlung die Intuition bist, wenn Du selber in jedem Moment und jeder Handlung die Stille 



 

377 

 

bist, wenn Du selber in jedem Moment und jeder Handlung der Frieden bist und wenn Du in 
jedem Moment und in jeder Handlung die wahre Liebe bist: Dann „bist Du“ und hast Dich 

automatisch erkannt und gefunden. Wo keinerlei Trennung mehr besteht, „ist alles“ – mehr ist 
nicht zu sagen. 

M. Ulbrich    

 
Der Mensch möchte so vieles. Zum einen möchte er ein guter Mensch sein. Er möchte gerne 
kraftvoll sein, vielleicht möchte er auch ein Yogi sein. Er möchte gerne alles richtig machen, 

zu jedem Zeitpunkt das Richtige tun. Des Weiteren möchte er glücklich sein. Aber was 
bedeutet eigentlich das Wort „möchte“ in diesem Zusammenhang? Sobald ein einziges Mal 

das Wort „möchte“ in diesem Zusammenhang fällt, ist eines ganz sicher: Diese Eigenschaften 
sind Dir selber nicht zu eigen, denn wer etwas möchte, besitzt dies als Konsequenz auch 
nicht, sonst würde das Objekt der Begierde ja nicht angestrebt. Warum nur bist Du nicht 

groß? Warum bist Du nicht kraftvoll, nicht glücklich? Nun, wer oder was hindert Dich daran? 
Das ist exakt die Frage, die Du Dir stets stellen musst! Die meisten Menschen sind 

beispielsweise nicht glücklich, denn sie suchen und streben einzig das Glück im Außen an. 
Der Gebrauch des Wortes „möchte“ in diesem Zusammenhang führt die Menschen weit weg 

von sich selber, denken sie doch, dass dort alleine dieses Glück gefunden werden könne. 
„Hätte“, „möchte“, „könnte“, „dürfte“ – all diese Worte führen Dich weit weg in die trostlose 
Ferne, weg von Dir und weg von Deinem Zuhause. Verstehe: Du bist bereits kraftvoll, Du bist 
bereits groß und friedfertig, glücklich noch dazu. Doch da Du ausgezogen bist, um das große 
Glück im Außen zu suchen, verlierst Du alle Deine großen Preise, die stets Dein eigen sind, 
Dir jedoch trotzdem für lange Zeit verloren sind. Das Glück hat Dich in Wahrheit niemals 
verlassen, denn Du bist es gewesen, der von sich selber fortging. Darum kehre um zu Dir 

selber, mehr ist nicht zu tun.  

M. Ulbrich 
 

Die Waage. In ihrem Verhalten gleicht die Verstand-Ego-Einheit am ehesten einer 
Waage, jedoch mit einem alles entscheidenden Unterschied: Eine herkömmliche Waage 
hat immer eine feste Maßeinheit, mit der stets gemessen wird. Egal, ob ich nun Möhren 
oder Rotkohl mit dieser Waage wiege: Die zugrunde liegende Maßeinheit ist stets die 

gleiche, sie bleibt den gesamten Wiegeprozess über völlig unverändert und unangetastet. 
Bei der Verstand-Ego-Einheit ist der Ablauf des „Wiegens“ jedoch weitaus komplexer 
als bei einer herkömmlichen Waage: Beim Wiegen innerhalb des Verstandes wird die 

Maßeinheit des Wiegens durch die Wiegeergebnisse direkt und nachhaltig verändert, die 
Wiegeergebnisse verändern also permanent aktiv die Maßeinheit. Aus diesem Grund 

existiert hinsichtlich der Verstand-Ego-Einheit keinerlei feste oder statische Maßeinheit. 
Vielmehr unterliegt die Maßeinheit ständigen Schwankungen und Veränderungen, sie ist 
variabel und flexibel zugleich. Aus diesem Grund wird es dazu kommen, dass sich nach 

mehreren Wiegeprozessen die zugrunde liegende Maßeinheit des Verstandes 
dahingehend verändert hat, dass selbst bei identischen, bereits zuvor gewogenen Inhalten 

ein vom ursprünglichen Ergebnis völlig abweichendes Ergebnis erzielt wird. Eine 
normale Waage ist ein festes Messinstrument, die Verstand-Ego-Einheit hingegen ein 

lernendes Messinstrument. Das ist zwar sehr schön, macht jedoch die Systematik 
ungleich komplizierter. Veränderung und Lernen sind somit unweigerlich 

vorprogrammiert, es führt kein Weg daran vorbei.  
Michael Ulbrich 

 



 

378 

 

Leben und Tod sind für den normalen Menschen krasse Gegensätze. Da diese beiden extrem 
weit voneinander entfernten Positionen immer den Menschen direkt betreffen, d. h. in seiner 

gegenwärtigen Eigenschaft als lebendiges Wesen wie auch in seiner Eigenschaft als 
zukünftiges sterbendes Wesen, geht es gerade bei dieser Thematik emotional „hoch her“: Es 

hagelt eine Unmenge an Werturteilen. Ganz klar, dieses Thema lässt keinen einzigen 
Menschen völlig kalt und unberührt, denn dafür fehlt einfach der notwendige Abstand. Für 
den normalen Menschen ist die Sachlage völlig eindeutig: Das Leben, das Werden ist der 

konstruktive und schaffende Teil, das Wertvolle, das Gute, an dem der Mensch so sehr hängt. 
Der Tod hingegen ist der destruktive Teil, der das zuvor durch das Leben Geschaffene wieder 
völlig zunichte macht. Aus diesem Grunde bedeutet der Tod für den Menschen das Negative, 

Unheilvolle und Böse in einem. Somit haben wir nun „gut“ und „schlecht“ in ihrer 
Paraderolle. Das Schöne an dieser Sichtweise ist die Eindeutigkeit der konträren Positionen. 

In diesem Fall ist diese Sichtweise jedoch zu schön und zu einfach, sie bietet einzig den 
Vorteil, wenig „denken“ und noch weniger „fühlen“ zu müssen. Natürlich ist das Leben 

ebenso wenig das „Gute“, wie der Tod das „Böse“ ist, beide Aussagen sind falsch. Leben und 
Tod sind vielmehr spezifische Zustände innerhalb des „universellen Bewusstseins“. Damit 

möchte ich ausdrücken, dass es sich hier keineswegs um gegensätzliche Positionen, sondern 
vielmehr um zwei unterschiedliche spezifische Zustände innerhalb des „Seins“, handelt. 

Nichts hebt in Wahrheit etwas anderes auf, auch wenn sich in der „äußeren Welt“ des 
Menschen diese Regel immer wieder aufs Neue zu bestätigen scheint. Der Tod beendet zwar 
das physische Dasein des Menschen, aber die Konsequenz bedeutet keineswegs „Nicht-Sein“ 

bzw. „Nicht-Existenz“. Denn der Mensch ist in Wahrheit viel mehr als nur ein denkender 
Klumpen Fleisch. Das Bewusstsein des Menschen, welches seiner Seele entspricht, kann 
durch nichts und niemanden vernichtet werden. Wozu also Leben und Tod zu Erzfeinden 

machen, wo sie doch von Natur aus gar keine sind? Du selber hast sie dazu gemacht. Es ist 
Dein eigenes Urteil, das Leben und Tod zu dem macht, als was Du sie interpretierst. Du selber 
bist somit der Erschaffer Deiner eigenen Feindbilder. Beides, Furcht vor dem Leben als auch 
Furcht vor dem Tod, sind daher völlig unbegründet. Diese Furcht entspringt erst einmal nur 

dem mechanischen Denken des Menschen. Furcht kann jedoch auch sehr wohl durch das 
Fühlen übernommen werden, indem beispielsweise ein Kind die ohnmächtige Trauer der 

Erwachsenen im Zusammenhang mit Sterbefällen in der Familie fühlt und nicht in der Lage 
ist, diese Gefühle abzuweisen bzw. sie durch den Verstand aktiv zu hinterfragen. Wenn 

beispielsweise Furcht vor dem Hintergrund des Todes aufkommt, gehe der Furcht und der 
Angst hinterher, laufe nicht davor weg! Stelle die Frage: „Wer ist der Urheber dieser 

Furcht?“, „Wer hat diese Angst?“, „Wo entsteht sie und woher kommt sie?“ Wenn Du 
konsequent so handelst, wird die Furcht zerfallen, denn sie entstammt einzig dem Denken und 

Deinen „zugekauften“, d. h. ungeprüft und automatisch übernommenen Gefühlen und 
Meinungen. Lege Deine Aufmerksamkeit auf Deinen Verstand; stelle sicher, dass dieser nicht 

automatisch alles bewertet und archiviert; übernehme weder blind die Meinungen noch die 
emotionalen Zustände anderer Menschen, sondern hinterfrage diese vielmehr konsequent. Ich 

verstehe sehr wohl, dass der Mensch gewohnt ist, ausschließlich in Gegensätzen zu denken 
und zu fühlen, denn die „äußere Welt“ zielt präzise darauf ab, den Menschen als Betrachter 

und Akteur in diese Gegensätze zu verwickeln. Hell/dunkel, hässlich/schön, groß/klein, 
schwer/leicht, mächtig/schwach etc. – über all diese Gegensätze gelangt der Mensch früher 

oder später auch zu dem Gegensatz Leben/Tod. Der Tod beendet das Leben, jedoch nicht die 
„seiende Bewusstheit“, die in eine „seienden Ganzheit“ eingebettet ist. Somit gibt es weder 

Gegensätze noch Erzfeinde, weder gut noch böse. Praktisch gesehen sind beides nur 
unterschiedliche Türen, die zu anderen Räumen führen, wobei es nur den Anschein hat, dass 

Leben und Tod gegensätzlicher Natur sind. Leben und Tod sind in Wahrheit keine 
Gegensätze sondern vielmehr unterschiedliche Formen des Bewusstseins. Weder das Leben 



 

379 

 

noch Dein eigener Tod sind Dein Feind. Niemand will und wird Dir jemals Schaden zufügen, 
diese Aussage gilt sowohl für das Leben, als auch den Tod. In Wahrheit kommt niemand 
jemals wirklich zu Schaden, auch wenn die Äußere Welt das Gegenteil dessen zeigt. Erst 

wenn Du das in vollem Umfang begreifst, wird Dein Leben lebenswert, verliert Dein eigener 
Tod allen Schrecken. Hebe Du für Dich alle Gegensätze auf, denn Gegensätze sind 

Störenfriede der Harmonie, der Ruhe und des Friedens gleichermaßen. Dein Tod wird 
kommen, aber Du selber bist und bleibst die „seiende Ganzheit“.  

M. Ulbrich 

 
Menschen werden permanent mit sogenannten Problemstellungen konfrontiert, Aufgaben 

müssen erledigt werden, Fragen über Fragen werden an sie herangetragen. All dies verlangt 
von demjenigen, der diese Aufgaben erledigen bzw. die Fragen beantworten soll, eine 

Reaktion. Jemand stellt Dir beispielsweise eine Frage, womit er Dir gleichermaßen eine 
Antwort abverlangt. Der Fragende wartet somit auf Deine Reaktion, auf Deine Antwort. Du 

hast dem Fragenden zugehört, hast die Frage klar und deutlich verstanden und beginnst somit 
nun mit der Suche nach der für diese Frage geeigneten Antwort. – Schwupps, da ist sie ja 
schon, das ging aber schnell! Kein Wunder, Du hast nämlich blitzartig eine Antwort aus 
Deinem Top-100-Archiv entliehen. In dem Moment, als die Frage auf Dich getroffen ist, 

wurde die Frage praktisch sofort von den „groben“ und „mechanischen“ Strukturen Deines 
Verstandes unbearbeitet und unbeantwortet auf den Fragenden zurückgeworfen. Natürlich, Du 

hast die Frage beantwortet, aber war dies wirklich ernsthaft eine Antwort? Du hast 
irgendeinen Deiner Top-100-„Geschwafel-/Gelaber-Antworten“ in einen Pappkarton 

geworfen und diesen sofort ausgeliefert. Eine solche Systematik ist zwar fatal, jedoch im 
heutigen Umgang der Menschen miteinander leider die Regel. Die Frage trifft auf Dich und 
prallt praktisch sofort auf den Fragenden zurück. Ich muss es wissen, habe ich doch selber 

jahrelang „Geschwafel- und Gelaber-Antworten“ produziert, ohne jegliche Aufmerksamkeit 
oder eine aktive Steuerung des Verstandes. Solche Placebo-Antworten kann der Mensch 

praktisch im Schlaf generieren. Leider sind alle sich daraus ergebenden „Gespräche“ völlig 
inhaltslos, wodurch diese „inhaltslosen Gespräche“ nicht nur wertlos, sondern absolut 

überflüssig, d. h. reine Zeit-und Energievergeudung sind. Ein nicht geführtes Gespräch ist 
besser als eines, das inhaltslos und somit gar keines ist. Erst einmal ist es notwendig, diesen 

Umstand und den darin enthaltenen Irrtum zu erkennen. Doch was ist die Lösung? Erst einmal 
gilt es, Dein Maß an Aufmerksamkeit drastisch zu erhöhen; dann beobachte Deinen Verstand. 
Stellt Dir nun erneut jemand eine Frage und hast Du die Frage verstanden, greift sofort Dein 

Verstand in sein Archiv, um eine seiner Top-100-„Fertiggericht-Antworten“ zur 
Beantwortung auszusuchen. Jetzt aber sage „Stopp!“. Hier gilt für den „mechanischen 

Verstand“: Finger weg. Statt diese Frage weiter zu bearbeiten, musst Du sie tiefer fallen 
lassen, in die tieferen Schichten Deines Bewusstseins, wo Dein „Fühlen“ und Deine 

„Intuition“ zuhause sind. Der Verstand bildet kurz danach ein weitere Antwort; halte diese 
zurück, denn der Verstand soll auch diese Antwort zurück in das Regal legen, die dritte, vierte 
und fünfte Antwort ebenso. Lasse die Antwort immer tiefer in Dein Bewusstsein fallen, tiefer 

und immer tiefer; dann suche und bilde eine „maßgeschneiderte Antwort“, die für Dich zu 
diesem Zeitpunkt die bestmögliche Antwort auf die an Dich gestellte Frage bildet. Du weißt 

und fühlst intuitiv, dass diese Antwort die richtige ist, es ist eine einheitliche und 
ganzheitliche Entscheidung Deiner Gefühle, Deines Denkens und Deiner Intuition – im 

Gegensatz zu „geteilten Mehrheitsentscheidungen“, die durch Spaltungen und Diskrepanzen 
zwischen Gefühlen, Denken und Intuition entstehen. Bilde immer die bestmögliche und 
ehrlichste Antwort; gebe Dir Mühe, auch wenn sich der Fragende selber keinerlei Mühe 

gegeben hat. Er wird unweigerlich erkennen, dass er für eine schlecht gestellte Frage eine gut 



 

380 

 

gewählte Antwort erhalten hat. Die oben beschriebene Verfahrensweise muss jedoch nicht für 
einfache mechanische Fragen an den Verstand angewandt werden, wie beispielsweise Fragen 
nach der Uhrzeit. Aufmerksamkeit sollte jedoch sowohl bei jeder Fragestellung, als auch bei 
jeder Beantwortung vorhanden sein, denn sobald die Aufmerksamkeit fehlt, wird diese durch 

sofort durch Deinen Autopiloten/Robotermodus ersetzt. Handle Du richtig, zerstöre die 
falschen und groben Antworten, die Dir Dein Verstand während der Antwortfindung wieder 
und wieder präsentiert. Anfangs ist diese Systematik in der Umsetzung sehr schwierig und 
anstrengend, später geschieht sie jedoch völlig mühelos. Ohne jede Anstrengung bildest Du 

nun stets die bestmögliche und ehrlichste Antwort. Dies ist wichtig, denn wie ich Dir in einem 
anderen Kapitel zuvor sagte, ist der Mensch selber „die Frage in Person“, zugleich aber auch 

stets die „Antwort in Person“. Wenn Du nun also hingehst und stets ernsthaft die 
bestmögliche Antwort bildest, so führt Dich dieses Bemühen automatisch zu Liebe, Wissen 

und Intuition. Indem Du also anderen und Dir selbst die bestmögliche Antwort gibst, wirst Du 
gleichzeitig die Antwort finden, die „Du für Dich selber bist“. Du selber bist die Antwort auf 

alle Deine Fragen! Erwarte jedoch nicht, dass diese Antworten auf der groben Oberfläche 
Deines mechanischen Denkens offen zu finden wären. Das Meer liefert hier ein gutes 

Beispiel: Nur eine tote und leere Muschelschale liegt hoch oben am Strand, nur ein toter Fisch 
treibt auf des Meeres Oberfläche, alles Lebende jedoch hat sein Dasein in der Tiefe des 

Meeres. Darum lasse Deine Fragen tief fallen – tiefer, immer tiefer, und fahre so lange fort, 
bis Du Dich selber findest. 

M. Ulbrich 

 
Es gibt zwei große Lehrmeister. Der eine ist das „Lernen durch Erfolg“, der andere ist das 

„Lernen durch Scheitern“. Jedoch ist nur einer von beiden der „wahre Lehrmeister“! Dieser 
wahre Lehrmeister ist das „Lernen durch Scheitern“. Nun, warum ist es nicht das „Lernen 

durch Erfolg“? Ganz einfach: Erfolg macht schnell zufrieden und bequem; im Fahrwasser des 
Erfolges taucht auch immer das Festhalten an diesem Zustand der Zufriedenheit auf, mit dem 
Ziel, diesen Zustand der Zufriedenheit aufrechtzuerhalten. Solches Streben verlangsamt somit 

den Lernprozess, wenn es ihn nicht sogar temporär beendet. Aus diesem Grund ist das 
„Lernen durch Erfolg“ zumeist nur von kurzlebiger Natur. Ganz anders verhält es sich mit 
dem „Lernen durch Scheitern“. Denn die potenzielle Energie, die das Scheitern auszulösen 

vermag, ist ungleich größer. Das liegt daran, dass das Scheitern in der Lage ist, die 
Grundlage, die Basis der Person/Persönlichkeit nachhaltig und vollständig zu erschüttern. Der 

Mensch kann somit nicht in die Trümmer seines Scheiterns zurückkehren, sondern wird, 
gleich einem Erdbebenopfer, durch das Scheitern gezwungen, einen völlig neuen Weg zu 
beschreiten. Ein solcher Mensch hat nun zwei Alternativen: Entweder, er kapituliert, oder 

aber, er lernt. Ich gebe zu, dies sind zwei drastische Alternativen; dazwischen sind jedoch die 
Grenzen fließend. Kapitulation bedeutet „Drogenkonsum“, „Lethargie/Apathie“ etc. oder gar 

„Suizid“ etc. Das vermeintliche Scheitern ist jedoch keineswegs die negativ besetzte 
Endstation, denn im Idealfall mündet das Scheitern direkt in einen Lernprozess, der nunmehr 

nachhaltiger ist als der durch den Erfolg ausgelöste Lernprozess. Somit besitzt auch das 
Scheitern das Potenzial, der „Erhöhung allen Seins“ zu dienen. Auch das Scheitern führt 

somit innerhalb des Lernprozesses letztlich zum Erfolg. Der Zwang bzw. der Schub, hinter 
der Motivation zu lernen, ist jedoch erheblich größer als die Motivation des „Lernens durch 

Erfolg“. 

M. Ulbrich 
 

Innerhalb meines Manuskripts habe ich mehrfach die Werkzeuge der „Isosthenie“, der 
„Eidetischen Reduktion“ sowie meine Eigenkreation hinsichtlich der Positionswahl des 



 

381 

 

Verstandes/der Auswahl benutzt, mit dem Ziel, das Ego und die Persönlichkeit des Menschen 
zu zerlegen. Diese drei Werkzeuge vermögen ebenso alle Meinungsgebilde, Werturteile, 

Positionen etc. vollständig und nachhaltig aufzulösen. Aber was, wenn alle Meinungen, Wert- 
und Vorurteile aufgelöst wurden? Kann ein Mensch denn überhaupt ohne eine Meinung 

handeln? Ja, das kann er sehr wohl. Andererseits stimme ich der geläufigen Meinung zu, dass 
jede Handlung eine freie Willensäußerung des Menschen ist. Aber der Yogi, der wirklich 
keinerlei Positionen in seinem Geist vorhält, kann sehr wohl ohne eine einzige Meinung 

handeln, denn – ich versuche es einmal so zu formulieren – „Meinungen werden vor allem im 
Verstand gebildet“, beim Yogi hingegen entfällt vor der Handlung der gesamte Prozess der 
Meinungsbildung. Gerade, weil dieser Prozess nicht ausgelöst wird, werden die „Weisheit“ 

und die „Liebe“ mittels der „Intuition“ unweigerlich die maßgeschneiderte Lösung/Handlung 
unaufgefordert liefern. Diese „Maßanfertigung“ ist jedoch kein Produkt des Denkens, noch ist 

sie ein Produkt des Verstandes. Wozu Denken, wenn man auch Fühlen kann, einmal von 
logischen oder mathematischen Aufgaben abgesehen? Allwissenheit entspricht der wahren 

Natur des Menschen – eines jeden Menschen! Durch den Verstand zersplittert und 
verkrüppelt, liegt dieses Wissen verborgen unter all dem Unrat, den der Mensch innerhalb 

seines erstarrten Geistes angehäuft hat. 

M. Ulbrich 

 
Der „Suchende“. 

Der Mensch als „Suchender“ ist stets bestrebt, „Selbsterkenntnis“ zu erlangen, er ist ständig 
auf der Suche nach dem Sinn seines Seins. Der „Suchende“ als solcher interpretiert 

„Selbsterkenntnis“ dahingehend, dass er etwas finden bzw. etwas lernen muss, was zu seiner 
Person als „Suchender“ praktisch hinzugefügt werden muss. Der „Suchende“ als 

Denker/Verstandesmensch unterstellt Folgendes: „Ich + die entscheidende Information = 
Selbsterkenntnis“. Diese Unterstellung entspricht zwar der Logik des Menschen, exakt aus 

diesem Grund ist sie jedoch bereits völlig falsch. Denn genau das Gegenteil ist der Fall: 
Wahre Selbsterkenntnis entspricht dem Erkennen des wahren Wesens des Menschen; somit 

findet Selbsterkenntnis grundsätzlich ohne den „Suchenden“ statt, denn der „Suchende“ selber 
ist es, der die Wahrheit verbirgt und verschleiert. Daher ist jede noch so interessante Idee des 

„Suchenden“ hinsichtlich potenzieller Selbsterkenntnis ein leeres Produkt seiner 
oberflächlichen Vorstellungskraft. Viel wichtiger sind die Fragen: Wer ist es, der da sucht?, 

Wer ist der Suchende?, Wer sucht wen? Dieser Fragekomplex ist aus folgendem Grund 
wichtig: Der „Suchende“ und das „Gesuchte“ sind in Wahrheit eins; diese Aussage beinhaltet 
auch die Schlussfolgerung, dass es nichts hinzuzufügen gibt – im Gegenteil: Der „Suchende“ 
verkörpert die Frage und den Irrtum in Person, ist jedoch niemals selber Teil der Antwort und 

der Erkenntnis. Statt also nach einem potenziellen und spezifischen Ziel zu suchen, gilt es, 
den „Suchenden“ selber zu hinterfragen, ohne Wenn und Aber. Hinterfrage Dich als 

Suchender! Hinterfrage Deine Person! Hinterfrage Dein „Ich“, Dein „Ego“ und Deinen 
Verstand, die alle Teil des Irrtums sind. In dem Moment, in dem der „Suchende“ die 

Sinnlosigkeit seiner Suche wirklich begreift, wird er kapitulieren. Ich garantiere, in dem 
Moment, wo der „Suchende“ nicht mehr existiert, wird automatisch Selbsterkenntnis erlangt. 

Der „Suchende“ hingegen ist immer eine Person, ist immer begrenzt, besitzt immer 
Handlungs- und Bestrebungstendenzen, hat Ziele, Wünsche etc. All dies sind Teilaspekte des 
„Suchenden“, die allesamt begrenzt sind. Der „Suchende“ ist es, der die Kräfte des „wahren 
Wesens“ reduziert. Der „Suchende“ muss gehen. Verstehe, dass der „Suchende“ als Person 
ohnehin nichts zu finden vermag, was zu Selbsterkenntnis führen könnte. Der Zweifel am 
„Suchenden“ und das Scheitern der Suche führen direkt zum Ziel, die Suche selber jedoch 

nicht. Trotzdem ist es nicht schädlich, nach Lebenssinn und Selbsterkenntnis zu suchen, denn 



 

382 

 

eines Tages führt dieses Suchen zum Scheitern und das Scheitern wiederum zum Ende der 
Suche. Selbsterkenntnis wird automatisch gefunden, und der Sinn dessen ist „alles 

überragend“. Bedenke, dass gut/schlecht, richtig/falsch und alles andere dualistische 
Gedankengut einzig im winzigen Verstand existiert. Selbsterkenntnis hingegen ist jenseits all 

dieser Positionen, damit auch Du selber. 

M. Ulbrich 

 
Der Mensch hat stets ein Bild von sich selber, das er aus sich selber heraus entwickelt, d. h. 
als eine „Person“ in einem „Körper“. Dieses Bild ist grundsätzlich falsch und hat rein gar 

nichts mit dem wahren Wesen des Menschen zu tun. Das Fatale daran ist, dass der Mensch 
sein gesamtes Handeln exakt auf dieses falsche Bild von sich selber ausrichtet. Dadurch wird 
der Irrtum immer weiter vergrößert, denn der Mensch entfernt sich mehr und mehr von sich 

selber/seinem wahren Wesen. Darum gilt es, dieses falsche Bild von sich selber fallen zu 
lassen und aufzugeben, einschließlich aller Meinungen, Werturteile und spezifischer 

Positionen. Stattdessen gilt es, sich dem „Fühlen“ und der „Intuition“ zu überstellen – ganz 
und gar vollständig. Wenn das „falsche Bild“ geht, tritt das „wahre Bild“, tritt das wahre 

Wesen des Menschen automatisch in das Bewusstsein. Dieses wahre Wesen ist jedoch kein 
individuelles Wesen, sondern eine „Wesenheit universeller Natur“. Noch ein Wort zu 

„richtig“ oder „falsch“ sowie zu allen Maßstäben, die der Mensch ohne zu hinterfragen 
permanent benutzt: Das „wahre Wesen“ kennt solche Maßstäbe nicht, nur der Mensch als 

„Geist in der Flasche“ benutzt diese Trennungsfaktoren. Das „wahre Wesen“ jedoch, das Du 
selber bist, ist vollkommen frei! 

M. Ulbrich 

 
Der Mensch innerhalb seiner Existenz glaubt fest an die Tatsache der „Selbsterkenntnis“, also 
daran, den Sinn seiner eigenen Existenz innerhalb des Bereichs der Logik finden zu können. 
Die Logik jedoch ist ein unbedeutender Zerrspiegel des Verstandes. Alle Bilder, die dieser 

Spiegel zu zeigen vermag, sind niemals Teil der potenziellen Antwort. Vielmehr halten diese 
Bilder den Menschen in unwichtigen Scheinhandlungen gefangen. Der „wahre Spiegel“, in 

dem der Mensch Selbsterkenntnis finden kann bzw. sein „wahres Wesen“ schauen kann, sind 
alleine das „Fühlen“ und die „Intuition“. Beide sind das exakte Gegenteil des Verstandes. 

Logik und Denken sind innerhalb von Selbsterkenntnis nicht vorhanden/gegeben, das 
„Fühlen“ jedoch sehr wohl. „Fühlen“ entspricht der wahren Natur des Menschen; es ist nicht 

notwendig, dieses „Fühlen“ mittels des Verstandes zu bewerten, sortieren, archivieren, 
interpretieren oder was auch immer. Das „Fühlen“ ist bereits vollständig – dem ist nichts 

hinzuzufügen. 

M. Ulbrich 
  

Unglücke und Unfälle, Tragödien, Nahtoderfahrungen sowie die Erfahrung des unmittelbar 
bevorstehenden eigenen Todes dienen in dramatischer Weise dem Lernen. Denn durch solche 

traumatischen Ereignisse erfolgt eine völlig Umkehr der bisherigen Perspektive: Die 14-
jährige Tochter geht wie jeden Tag aus dem Haus zur Schule, ein Tag wie jeder andere, alles 
absolute Routine. Die Mutter zuhause wundert sich abends, dass ihre Tochter so spät immer 

noch nicht von der Schule nach Hause gekommen ist. Dann der ultimative Schock: 
Polizeibeamte teilen ihr mit, das ihre Tochter einen schweren Verkehrsunfall hatte, an deren 
Folgen sie verstorben ist. Sie wird deshalb niemals wieder zurück nach Hause kommen, denn 
sie ist für immer fort. Dadurch bedingt erhält die Vergangenheit, erhalten all die vergangenen 
Momente und Begebenheiten im Zusammenhang mit der verstorbenen Tochter rückwirkend 
eine geradezu dramatische Aufwertung. Selbst banale und quasi unbedeutende vergangene 



 

383 

 

gemeinsame Begebenheiten erhalten dadurch nachträglich eine immense emotionale 
Bedeutung. Rückwirkend wird so das bisherige Bild aller Begebenheiten drastisch verändert: 

All diese Begebenheiten werden nach dem Unglück neu betrachtet, bewertet und in völlig 
neuem Licht gesehen. Diese nachträgliche Aufwertung löst jedoch im Betroffenen einen 

weiteren Schock aus, nämlich den des „blinden Betrachters“. Rückwirkend stellt der 
Hinterbliebene nämlich fest, dass er selber absolut blind war für das gesamte Glück, das er 

mit dem Verstorbenen gehabt hatte bzw. hätte haben können. Häufig sind Schuldgefühle die 
Konsequenz. Erst der Tod öffnet dem Menschen für die Wahrheit die Augen. Bis zu einem 

solchen Moment ist das meiste, das sich innerhalb unseres Lebens abspielt, normal, ist 
Routine, fast schon langweilig, weil tausendfach blind ausgeführt. Die Schockwelle, die der 
Tod, der Verlust auslöst, verändert jedoch für immer die eigene Perspektive: Erst, wer den 
Tod wirklich gesehen hat, vermag mit offenen Augen durch das Leben zu gehen. Gerade in 

Bezug auf Unglücke, Tod etc. weigert sich der Mensch standhaft, in diesen Dingen irgendeine 
Art von Sinnhaftigkeit erkennen zu können. Der Fehler ist jedoch, dass der Mensch zum 

Erkennen potenzieller Sinnhaftigkeit grundsätzlich seine begrenzten und starren Maßstäbe, 
wie beispielsweise gut/schlecht, an die Sinnhaftigkeit des zu betrachtenden Ereignisses anlegt. 

Lautet das Ergebnis „gut“, so ist seiner Meinung nach Sinnhaftigkeit gegeben, lautet es 
„schlecht“, so ist eine Sinnhaftigkeit nicht gegeben. In Wahrheit liegt die Sinnhaftigkeit 

sowohl des Todes als auch des Seins an sich jedoch außerhalb solcher begrenzten Maßstäbe. 
Die Anwendung begrenzter Maßstäbe führt den Menschen somit direkt in die Irre. 

Sinnhaftigkeit ist jedoch immer gegeben. Sie liegt jedoch nicht im winzigen Raum der 
Begrenzung! Sie liegt vielmehr jenseits aller konträren Positionen und vermag nur in dem 

Licht erfahren werden, in dem alle begrenzenden Faktoren aufgehoben sind.  

M. Ulbrich 

 
Geistige Stille. Wie der Name schon sagt, liegt diese Stille im untätigen Geist: Das Denken 
liegt völlig brach, es ist ein Zustand absoluter Harmonie, da nichts angestrebt wird und es 

nichts zu erreichen gibt, sprich: „Es ist alles erreicht“. Der denkende Teil des Menschen kann 
nun auf die vermeintlich „geniale Idee“ kommen, diese absolute geistige Stille noch zu 
steigern, was jedoch ein grotesker Gedanke ist. Trotzdem habe ich selber einmal diese 

vermeintlich „geniale Idee“ gehabt und auch verfolgt. Nun, also habe ich meine Sachen 
gepackt und bin für vier Tage auf einen Bauernhof/Gutshof gefahren, wo es absolut still und 

ruhig war und wo es für mich nicht eine einzige Sache zu erledigen gab. Also denkt man: 
noch mehr äußere Stille/Untätigkeit = noch größere geistige Stille. Um es kurz zu machen: 

Das Gegenteil ist der Fall, denn „Unruhe“ ist die direkte Konsequenz! Warum? Ganz einfach, 
absolute Harmonie entsteht, wenn alles ausgeglichen und vollständig ist und nichts angestrebt 

wird. Die geistige Stille wird so mühelos, weil indirekt erreicht. Gehe ich jedoch hin und 
sage: „Ich will jetzt die Stille erreichen“, so habe ich bereits mit dieser Aussage eine 

Trennung geschaffen, denn auf der einen Seite ist der Zustand, der erreicht werden soll, auf 
der anderen Seite der Zustand, der gegenwärtig noch nicht erreicht ist. Trennung bedeutet: 

Person A strebt Zustand B an, was besagt, dass es eine Diskrepanz zwischen beiden 
Zuständen gibt. Die Systematik entspricht exakt der des Wünschen: Wünsche stellen ebenso 

einen fiktiven Zustand in Aussicht, der grundsätzlich in der Zukunft liegt und somit 
gegenwärtig noch nicht erreicht ist. Soll und Ist stehen sich somit als Ungleichgewicht 

gegenüber – von „Harmonie“ also keine Rede. Ich jedenfalls habe die „große Stille“ erst 
wieder gefunden, als ich alle vermeintlichen Ziele in den Mülleimer geworfen habe. Begreife, 

dass alles grundsätzlich vollständig ist; die „Suche“ ist es, die den „Suchenden“ von seinen 
sogenannten „Zielen“ trennt. Ein solcher Tapetenwechsel ist der „großen Stille“ auch insofern 

abträglich, als eine neue Kulisse immer auch eine neue Flut von Sinneseindrücken, 



 

384 

 

Erinnerungen und Gefühlen auslösen wird. Das heißt nicht, dass Du nun nicht Reisen dürftest 
oder solltest; trotzdem ist es nicht notwendig, ständig nach etwas zu suchen. Suche schon gar 

nicht nach der geistigen Stille im Außen, denn in Wahrheit liegt die geistige Stille nur in 
Deiner eigenen „Inneren Person“. Selbst bei Krach und Lärm in einer Straßenbahn vermag ich 
in absoluter geistiger Stille zu verweilen, was mir bei meiner damaligen Suche nach geistiger 
Stille in der Abgeschiedenheit der Natur keineswegs geglückt ist. Wahre Stille existiert nur in 

den Tiefen Deiner „Inneren Person“, Stille im Außen hingegen ist bedeutungslos für Deine 
Entwicklung. 

M. Ulbrich  

 
Dein „Ich“-Konstrukt besteht aus Hunderttausenden von spezifischen Einzelpositionen, die 

sich fortwährend umorganisieren und verändern. Somit ändert sich auch immer das Bild, das 
Du selbst von Dir hast. Solche Einzelpositionen sind, um nur einige zu nennen, 

Sinnesempfindungen, Körpergefühl, Gedanken, Emotionen, Dein Beruf, Dein Kontostand, 
Dein Aussehen, Dein Schulzeugnis, Dein Auto, Dein Haus, Dein Boot, Dein Besitz, Deine 

Interpretation Deiner selbst, das, was andere über Dich sagen, das, was Du denkst, was andere 
über Dich denken, Dein Aussehen etc. Diese Hunderttausende Positionen interagieren 

fortwährend. Aus diesem Grund wird sich niemals auch nur ein einziges Bild dieses Ich-
Konstrukts wiederholen, da potenziell jeder Inhalt mit jedem Inhalt interagieren und sich 

sowohl temporär als auch dauerhaft verbinden kann. So gibt es interpretierte Gefühle, die mit 
Gedanken flexibel verknüpft werden; innerhalb der Bildung des Ich-Konstrukts kommt es zu 

einer undurchschaubaren Vermischung aller potenziellen Inhalte, Informationen und 
Positionen. Aufgrund dieser Komplexität vermag der Mensch immer nur ein winziges 

Fragment seines so genannten Ichs zu schauen; niemals ist er befähigt, die Gesamtheit dieses 
Konstrukts zu erfassen. Der vormals freie und flüssige Geist wird durch die Bildung und 
Bündelung dieser Hunderttausende spezifischer Positionen zu einem festen und starren 

Gebilde, das sich zwar fortwährend verändert und umorganisiert, jedoch grundsätzlich starr 
bleibt hinsichtlich der „Freiheit“: Für den von Natur aus freien Geist bedeutet dieses Ich-

Konstrukt eine Zwangsjacke. Stelle Dir einmal dieses Ich-Konstrukt als eine riesige 
Glasplatte vor, die sich direkt vor Dir befindet. Nehme nun einen Ziegelstein und werfe ihn 

direkt und mitten in diese Glasscheibe, Du wirst sehen, sie wird in einer dynamischen 
Bewegung in Tausende kleiner Splitter zerfallen. Was ist die Folge? Bisher hast Du Dich 

immer streng an die Vorgabe Deines Bildes von Dir selber gehalten, bist diesem Bild von Dir 
selber blind gefolgt, hast Dich stets krampfhaft an ihm festgehalten und orientiert, hast 

versucht, ihm stets zu entsprechen und Rechnung zu tragen. In Wahrheit bist Du jedoch nicht 
dieses Bild von Dir selbst. Es gibt keinerlei Grund, sich an dieses Bild zu klammern, denn 

dieses Bild ist ohnehin fehlerhaft und entspricht immer nur einem Bild der Täuschung! 
Entdecke und suche Deine wahren Fähigkeiten, suche nach Deiner „Inneren Person“. Gut, 

Dein Beruf, Dein Kontostand, Dein Aussehen bleibt, das ist keine Frage. Höre jedoch damit 
auf, Dir fortwährend unsinnige Gedanken über all diese spezifischen Positionen zu machen. 
Denn zum einen sind die Ergebnisse stets falsch, zum anderen blockiert diese Aktivität den 
freien Geist, da solche Denkschleifen viel Energie vergeuden. Bedenke, Du bist in Wahrheit 

nur Deine „Innere Person“. Erst aus dieser Perspektive heraus kannst Du endlich Deine 
„Äußere Person“ wohlwollend und liebend annehmen, da Du nun erst die Sinnhaftigkeit des 
Seins erkannt hast. Bis zu diesem Zeitpunkt erkennt der Mensch nur die Unvollkommenheit 
des Menschseins, danach erst erkennt er auch die Vollkommenheit der Unvollkommenheit, 
d. h., er erkennt das „Begrenzte“ als integralen Bestandteil des „Unbegrenzten“. Aus dieser 

Perspektive heraus erkennt er die Sinnhaftigkeit hinsichtlich der Generierung begrenzter 
Inhalte durch das „Unbegrenzte“, deren Teil er auch selber ist. Er erkennt nun beides. Erst aus 



 

385 

 

dieser Perspektive heraus kann er beides, „Begrenztes“ und „Unbegrenztes“, wirklich 
vorbehaltslos annehmen und akzeptieren, denn beides ist immer nur eins, bist immer nur Du 

selbst! Wenn Du Dich selbst erkennst, bist Du selber die Welle der Erkenntnis, die Dich 
unweigerlich fortreißen wird – fort zu Dir selbst.  

M. Ulbrich 

 
Der Mensch ist zweierlei: Zum einen ist er ein „gedankliches Wesen“, zum anderen ein 

„fühlendes Wesen“. Das wahre Wesen des Menschen jedoch ist das „fühlende Wesen“, mit 
den Eigenschaften des Fühlens, der Liebe, des Friedens und der Intuition. Dieses vollständige 

und vollkommene Wesen des Fühlens wird jedoch durch das „gedankliche Wesen“ gleich 
einem mächtigen Strudel in die Begrenzung hinabgezogen. Das „gedankliche Wesen“ hat die 
Eigenschaft zur „Verdichtung“, „Verknüpfung“ und „Vergrößerung“, womit ich sagen will, 
dass beide Wesensanteile während unseres Lebens miteinander interagieren, sich verzahnen 

und praktisch untrennbar vermischen. Vor allem die Inhalte werden so stark vermischt, 
verknüpft und verdichtet, dass am Ende alles untrennbar und fest erscheint. Genau dadurch 

entsteht das Bild unseres Ichs, unser Bild von uns selbst. Stirbt der Mensch, so werden beiden 
Anteile wieder vollständig voneinander getrennt, jedoch bleibt der wahre und beständige Teil, 

das „fühlende Wesen“, vollständig erhalten. Der Tod der Persönlichkeit des Menschen 
entspricht in einer stark vereinfachten Darstellung dem „Aufgeben eines Gedankens“. Ich 

gebe Dir eine Aufgabe, Du überlegst, denkst, hast am Ende des Denkprozesses einen 
bestimmten Gedanken ausgewählt; diesen Gedanken nenne ich A. Nun gebe ich Dir jedoch 
eine neue Information, welche die Grundsituation völlig verändert. Die Folge: Du lernst und 
verwirfst den bisherigen Gedanken A. Lässt Du also somit den Gedanken A fallen, fällt er 
zurück in das „neutrale Bewusstsein“, wenngleich er sofort durch andere Gedanken ersetzt 
wird. Man könnte ebenso folgern, dass der Gedanke gestorben ist, dies ist nur eine andere 

Form der Erläuterung/Darstellung. Exakt das Gleiche gilt für Deinen eigenen Tod. Du kannst 
jedoch auch alle Gedanken aufgeben und fallenlassen, denn genau dann wirst Du in der Lage 
sein, Dein „wahres Wesen“, das „fühlende Wesen“ in seiner Vollständigkeit wahrzunehmen. 

Natürlich, das „gedankliche Wesen“ bläst sich auf, versucht wichtig, dominant und 
unentbehrlich zu sein; dabei ist es jedoch stets völlig unwissend und zugleich am weitesten 

von der Wahrheit entfernt. Doch genau wie der Gedanke nicht stirbt, sondern nur aufgegeben 
wird, genauso wenig stirbt der Mensch am Ende seines Lebens. Das, was stirbt, ist lediglich 
das „gedankliche Wesen“ des Menschen, das ohnehin nur eine Idee von sich selbst gewesen 

ist und mit dem „wahren Wesen“ des Menschen rein gar nichts zu tun hat.   

M. Ulbrich 
 

Dein „Ich-Konstrukt“ ist in der Lage, jedwede begrenzte Perspektive zu generieren, aber Dein 
Ich-Konstrukt ist niemals in der Lage, Dich in die Freiheit zu führen. Im Gegenteil: Freiheit 

entspricht Deiner wahren Natur, und erst Dein Ich-Konstrukt zieht Dein ursprünglich 
unbegrenztes und freies Wesen herab in den Strudel der Begrenzung. Gefangen in 

Meinungen, Positionen, Vorlieben, Anhaftungen, Handlungs-und Bestrebungstendenzen 
verbleibt Dein vormals unbegrenztes Wesen für lange Zeit in Enge und Gefangenschaft. Dies 

wird so lange der Fall sein, bis Du Dein Ich-Konstrukt und Deine begrenzte Perspektive in 
seiner Gesamtheit ernsthaft hinterfragst und anzweifelst. Erst diese Schwächung Deines Ich-

Konstrukts ermöglicht es, Deinem „unbegrenzten Wesen“ seine ursprüngliche Kraft zu 
entfalten, um sich somit aus der Gefangenschaft Deiner „Person“ nachhaltig zu befreien. Du 
warst frei, Du bist frei und Du wirst immer frei sein; trotzdem warst Du sehr wohl lange Zeit 

ein Gefangener Deines eigenen Ichs, Gefangener Deiner kleinen Persönlichkeit.  

Jetzt aber bist Du wirklich endgültig frei! 



 

386 

 

M. Ulbrich 

 

Eines Tages wird Dir vielleicht plötzlich bewusst, dass Dein Ego der Urheber all Deiner 
Probleme ist, aber was tun? Vielleicht stehst Du eines Tages am Bahnsteig eines Bahnhofs; 
eine Durchsage ertönt: „Vorsicht an Gleis 4 – Hochgeschwindigkeitsdurchfahrt!“. Plötzlich 
hast Du eine geniale Idee – du schaltest schnell: Kurz bevor der Zug vorbeidonnert, schubst 

Du Dein Ego vor den Triebwagen des durchfahrenden Zuges. Dein Ego wird vom Zug erfasst 
und vom gesamten Zug überfahren. Vorsichtig lugst Du nun über die Gleiskante, um die 

Überreste Deines Egos zu schauen – aber Dein Ego steht schon wieder hinter Dir! Du 
bekommst einen furchtbaren Schrecken, als Dir Dein Ego auf die Schulter klopft und sagt: 
„Nicht schlecht, können wir jetzt endlich spielen gehen?“ Du bist frustriert. Nun kaufst Du 
Dir einen Revolver. Als Du wieder einmal Dein Ego siehst, ziehst Du blitzschnell Deinen 

Revolver und verschießt alle sechs Patronen auf Dein Ego. In einer dramatischen Szene greift 
sich Dein Ego theatralisch an die Brust und sinkt stöhnend und schmerzerfüllt in sich 

zusammen; zuckend und wimmernd fällt es vor Dir zu Boden. Dieses Mal muss es einfach 
funktioniert haben, der Plan war einfach zu gut. Das Ego ist fort. Du wartest, aber auch nach 

zwei Tagen hast Du es immer noch nicht wieder gesehen. Es muss einfach tot sein. Stolz, 
Zufriedenheit und Freude über die eigene Cleverness stellen sich sofort als Konsequenz ein. 

Rate bitte einmal, wer hier stolz ist, wer hier zufrieden ist und wer sich für gerissen und 
schlau hält? Es ist, wer sollte es auch anders sein, wieder einmal Dein Ego, jetzt sogar noch in 
vergrößerter Form! Nun, was will ich damit sagen? Ganz einfach: Du kannst Dein Ego nicht 
durch eine frontale Aggression vernichten oder zerstören, das ist nicht möglich. Stattdessen 
drehe Dich einfach um und ignoriere es. Du musst einfach aufhören, Deinem Ego blind zu 

dienen. Verstehe die Mechanik des Egos, hinterfrage Dein Ego. Frage: „Was sind die 
Verdienste meines Egos?“, „Wo liegt der Vorteil des Egos?“, „Wird mir mein Ego im 

Ernstfall wirklich zur Hilfe kommen oder wird es mich vielmehr gnadenlos im Moment 
meiner größten Verzweiflung im Stich lassen?“ Drehe Dich einfach um, gehe stets weiter, 
ohne Dich jedoch auch nur ein einziges Mal umzudrehen. Mehr ist nicht zu tun, aber eben 

auch nicht weniger. 

M. Ulbrich 

 
Für die Menschen hat das Böse viele Namen. Nehmen wir beispielsweise Adolf Hitler, Stalin, 

Pol Pot, oder andere Diktatoren und Massenmörder. Durch diese Personen bekommt das 
sogenannte Böse ein Gesicht, wird für den Menschen fassbar, auch wenn die Taten dieser 

Diktatoren und Massenmörder unfassbar und unbegreiflich bleiben. Doch die Bilder, die im 
Menschen diesbezüglich entstehen, sind Trugbilder, denn wieder einmal steht das optische 
Bild, steht die physische Persönlichkeit fälschlicherweise im Vordergrund. Dabei sind die 
Äußerlichkeiten der Person in diesem Zusammenhang völlig unwichtig, denn weder das 

sogenannte Gute noch das sogenannte Böse hat ein statisches Erscheinungsbild. Viel 
wichtiger ist es, den Umstand zu erkennen, dass grundsätzlich das „Ich-Konstrukt“ Urheber 
des sogenannten Guten, aber auch des sogenannten Bösen ist. Verstehe: Ein „Ich“ kann alles 

sein, nur nicht frei. Innerhalb der Begrenzung kann das Ich jedoch jedwede Eigenschaft 
annehmen – das beinhaltet auch drastische Sprünge und Veränderungen hinsichtlich seiner 

eigenen potenziellen Entwicklung: Der liebevolle Familienvater kann zum Schläger werden, 
der jeden Tag seine Frau und seine Kinder windelweich prügelt; der ehemalige Verbrecher 

kann sich jedoch ebenso gut zu einer wahren „Mutter Theresa“ entwickeln. Ein Ich-Konstrukt 
kann einfach jede begrenzte Form annehmen; es kann lernen, sich aber auch dem Lernen 

verweigern. Wichtig ist auch, in vollem Umfang zu begreifen, dass es selbst für grausamste 
Entgleisungen des Ich-Konstrukts stets Gründe gibt. Denn verstehe, dass nichts, aber auch 



 

387 

 

rein gar nichts ohne das Vorhandensein eines Grundes geschieht. Damit möchte ich 
keineswegs die Massenmörder und Diktatoren in irgendeiner Art und Weise in Schutz 

nehmen; trotzdem ist es so, dass Irrtümer in der Regel weitere Irrtümer nach sich ziehen. 
Natürlich, die Perspektiven solcher Menschen sind klein und völlig falsch. Für denjenigen 

jedoch, der diese Perspektive sein eigen nennt, ist diese Perspektive jedoch nicht nur richtig 
und nachvollziehbar, sondern, schlimmer noch, bedeutet sie die „einzige Wahrheit“, an die er 

sich halten kann, auch wenn diese Perspektive tatsächlich am weitesten von der Wahrheit 
entfernt ist. Ein Ich-Konstrukt ist grundsätzlich weit weg von der Wahrheit, ist weit entfernt 
von Deinem wahren Wesen. Darum musst Du auch niemanden mehr fürchten als Dein Ich-

Konstrukt, denn in Wahrheit bist Du kein „Ich“! Die Menschen sehen sich stets als Opfer der 
äußeren Dinge, Ereignisse und Gegebenheiten. In Wahrheit sind sie ausschließlich die Opfer 

ihres eigenen Ich-Konstrukts und damit ihrer eigenen Wahl. Darum wähle das Richtige: 
Wähle die Liebe, denn dann hast Du nicht nur eine Entscheidung zu Deinen Gunsten gefällt, 

sondern viel mehr noch: Du hast Dich für Dich selber entschieden! 

M. Ulbrich 

 
Eis essen, auf Reisen gehen, Urlaub, Champagner trinken, schnelle Autos, Schmuck etc. ist 

vieler Menschen Freude. Das Problematische daran ist jedoch der Faktor der Gewöhnung, der 
den Spaß- und Zufriedenheitsfaktor nach und nach langsam, aber stetig aushöhlt. Nun, was 
tun, wenn die Mechanismen nicht mehr greifen? Was, wenn man sich über das Filetsteak, 

über das neue Auto nicht mehr freuen kann, weil man bereits so sehr an diese vormals 
schönen und aufregenden Dinge gewöhnt ist? Wie praktisch – gerade in diesem Moment 

kommt vielleicht eine größere Erbschaft, gerade noch zur rechten Zeit, denn nun kann man 
Folgendes versuchen: „höher“, „weiter“, „schneller“, „schöner“, „luxuriöser“, „größer“ etc. 

Man kauft ein noch schnelleres Auto, baut ein noch größeres oder gar ein zweites Haus, 
macht noch weitere Reisen und Safaris, kauft noch teureren Schmuck. Aber das alles ist am 

Ende völlig sinn- und zwecklos. Das einzige, was man der oben genannten Systematik 
abgewinnen kann, ist die Tatsache, dass sie auf direktem Weg zum Scheitern führt. Erst am 

Punkt des Abgrunds, des Scheiterns wird es zu einer unausweichlichen Entscheidung 
kommen: Entweder, das Scheitern mündet in Kapitulation, oder es mündet in einen 

Lernprozess. Der Moment der Entscheidung wird unausweichlich für jeden Menschen 
kommen. Dabei geht es darum, ob Du Dich für oder gegen Dich selber entscheidest. Eis 

essen, Reisen, Urlaub und Champagner müssen ja nicht gleich verboten werden. Andererseits 
sind diese Dinge nicht imstande, Deinen unvermeidlichen Lernprozess zu ersetzen. Wenn die 

sogenannten schönen Dinge ihren Reiz verlieren und keinerlei Befriedigung mehr bringen, 
rückt die Entscheidung näher. Warum warten? Entscheide Dich doch bereits jetzt für die 

Liebe und damit für Dich selber.  

M. Ulbrich 
 

Das vollkommene Wesen.  

Bist Du vielleicht selber das vollkommene Wesen? Diese Frage erscheint auf den ersten Blick 
geradezu lächerlich und simpel zugleich, denn es ist völlig offensichtlich, dass Du dieses 
vollkommene Wesen nicht bist und auch niemals sein kannst. Du alterst, Du schwitzt bei 

körperlicher Betätigung, Haare und Zähne fallen Dir im Laufe Deines Lebens aus, Du bist 
vergesslich, unkonzentriert und ängstlich, Du begehst Fehler, Du irrst Dich, bist zornig, 

zudem hast Du eine Unmenge an nicht erfüllten Wünschen. Bereits diese sehr kurz gehaltene 
Schilderung Deiner Nachteile zeigt ganz klar auf, dass Du kein vollkommenes Wesen bist. 

Trotzdem, oder besser gesagt, gerade weil Du jedoch kein vollkommenes Wesen bist, strebst 
Du exakt diesen unerreichbaren Zustand zumindest in der äußeren Welt an. Du versuchst 



 

388 

 

deshalb im Außen, für Dich selber und für Deine Mitmenschen ein perfektes Bild abzugeben, 
versuchst, eine glänzende und funkelnde Fassade zu haben. Wenn schon nicht perfekt, so tust 

Du zumindest so als ob, das ist völlig normal und nur allzu verständlich. Dies ist jedoch in 
Wahrheit bereits der zweite Irrtum in diesen Zeilen. Denn was ich gerade gesagt habe, ist 
falsch: In Wahrheit bist Du sehr wohl das vollkommene Wesen – niemand anderer als Du, 

daran besteht überhaupt gar kein Zweifel! Du schaust jedoch ausschließlich auf das äußerliche 
Bild, das Dir Dein Körper vorgibt. Du beugst Dich somit selber der illusionären Begrenzung, 

indem Du diese als höchste Realität festschreibst. Statt im Inneren Dein wahres und 
vollkommenes Wesen zu suchen und zu schauen, bist Du ausschließlich auf die äußere Welt 
und Dein Bild von Dir selbst darin fixiert. Natürlich, das äußere Bild zeichnet immer ein Bild 
der Begrenzung, des Mangels und der Unvollkommenheit, gar keine Frage. Dieses illusionäre 
Bild im Außen hat jedoch rein gar nichts mit Deinem wahren Wesen zu tun, sondern dient nur 

dem Lernprozess und ist somit nichts weiter als eine kleine Geschichte am Rande Deiner 
Existenz. Begrenzung bedeutet immer, eine spezifische Auswahl zu treffen. Für Dein wahres 

Wesen gilt diese Aussage jedoch nicht, da Dein wahres Wesen nicht 
persönlicher/individueller, sondern universeller Natur ist. So schön, so nett und vorteilhaft 
Deine Person auch immer sein mag, sie ist im Vergleich zu Deinem wahren Wesen völlig 

unbedeutend. Trotzdem ist die Systematik der Begrenzung unbedingt notwendig und sinnhaft. 
Erst wenn Du Dein wahres Wesen erkannt hast, wird Dir auch die Einmaligkeit Deines 

eigenen winzigen Lebens schlagartig bewusst werden. Solange dies nicht der Fall ist, wird 
Dein Leben von Furcht, Angst und Kampf bestimmt sein. Dies gilt jedoch immer nur für 

Deine Persönlichkeit, nicht jedoch für Dein wahres Wesen, denn Du selber bist das 
vollkommene Wesen.  

M. Ulbrich 

 
Frau A hört ständig, sie habe hübsche, strahlende Augen. Sicher, sie ist attraktiv, schlank, hat 
lange blonde, wallende Haare. Als wenn das nicht bereits genug wäre, hat sie auch noch eine 

helle, glockenklare Stimme. Kurzum, sie ist bei allen Menschen sehr gefragt, natürlich 
insbesondere auch bei den Männern. Aufgrund ihrer eigenen Erfahrungen und Erlebnisse 

weiß Frau A sehr wohl um ihr nahezu perfektes, schönes Äußeres, das sie wegen ihrer 
Beliebtheit so sehr liebt. Sie sagt sich: Ich bin hübsch, attraktiv, liebenswert – ich bin einfach 
eine tolle Person! Sie liebt sowohl sich selber als auch ihren Körper, mit dem sie sich als eine 

vollkommene und untrennbare Einheit sieht und fühlt. Ja, das bin ich! Herr B ist 
Leistungssportler, ein Athlet durch und durch. Er ist stolz auf seinen Körper, stolz auf seine 
vielen Medaillen und all die erhaltenen Auszeichnungen. Zudem war er bereits mehrfach im 
Fernsehen, gab Interviews und war sogar einmal „Sportler des Jahres“. Ja, er hat es wahrhaft 
weit gebracht! Auch er liebt sowohl sich selber als auch seinen Körper, den er selber geformt 
und gestählt hat. Auch er sieht und fühlt sich als eine vollkommene und untrennbare Einheit 

mit dem Körper. Körper und Person sind für ihn ein und dieselbe Sache. Herr C wurde bereits 
in eine reiche Familie hineingeboren. Er ist weder schön, noch ist er in irgendeiner Art und 

Weise sportlich. Als er 18 Jahre alt wird, bekommt er von seinem Vater eine große 
Geldsumme geschenkt, damit er sich nun selber eine Firma aufbauen kann. Die Firmenidee 

zündet, der Geschäftserfolg lässt nicht lange auf sich warten, eine Firmenfiliale nach der 
anderen wird eröffnet. Bald schon ist der Sohn sogar noch erfolgreicher, als es bereits sein 

Vater gewesen ist. Der Sohn ist stolz – stolz auf sich selber, auf die Firma, auf das Erreichte. 
Er als Person sieht sich untrennbar mit seinem Körper und seinem Erfolg verbunden, er ist 

somit der Erfolg in Person, beides ist untrennbar miteinander vereint. 

 



 

389 

 

Hervorzuheben ist, dass in allen drei Beispielen die jeweilige Person stets sowohl mit den 
sogenannten Leistungen/Erfolgen als auch mit dem Körper als eine feste Einheit gesehen 

wird. Jeder einzelne Aspekt der Betrachtung bringt bereits alle anderen Aspekte mit in das 
Zentrum der Betrachtung/Wahrnehmung. Kein Aspekt kann deshalb separat betrachtet 

werden. Hier aber liegt exakt der Fehler. Nun, was soll schon so fatal und falsch daran sein, 
sich mit dem Körper oder dem Erfolg zu identifizieren? Ganz einfach: Im Sonnenschein des 

Lebens wird der Mensch durch die Höhenflüge des Erfolgs, die Leistungsfähigkeit des 
Körpers oder die Schönheit des Körpers gewärmt. Jedoch wird unweigerlich der Tag 

kommen, an dem die vermeintlich immerwährende Sonne für diese Menschen nicht mehr 
scheinen wird. Stattdessen werden endlos lange, dunkle Nächte, klirrende Kälte und Frost 
über diese Menschen hereinbrechen. Keine Frage, diese dunklen Nächte mit bitterem Frost 

werden dem kompletten Menschen (Ego, Person, Ich, Körper) schwerste Erfrierungen 
beibringen, unter denen er fortan leiden wird. Diesem erbarmungslosen Frost hat ein Mensch, 
der sich allein mit seinem Körper identifiziert, nichts entgegenzusetzen. Im Gegenteil: Selbst 

der frühere Erfolg, die frühere Leistungsfähigkeit erscheint nunmehr als ein Makel der 
Gegenwart an der Oberfläche des Bewusstseins, denn der einstige Erfolg vergangener Zeit 

zeichnet immer auch ein Bild des Misserfolgs und der Schwäche in der Gegenwart. Gut, der 
gebrechliche, schwächliche und vergessliche Mann kann mühevoll in sein Wohnzimmer 
gehen und dem Besucher Medaillen und Urkunden vergangener Zeit präsentieren, keine 

Frage. Trotzdem werden immer nur der Schmerz der Gegenwart und die Anhaftung an das 
Vergangene dominieren. Ein solcher Mensch lebt nur noch in seinen Erinnerungen! Nun, 
jeder Körper wird zwangsläufig altern und zerfallen, der Gesunde wird krank werden, der 

Starke wird schwach. Der Yogi jedoch, der zu jedem Zeitpunkt weiß, dass er nicht der Körper 
war, ist, noch jemals sein wird, ist der einzige, der nicht unter dem Zerfall seines Körpers, 

noch unter irgendeiner Krankheit leiden wird. Da nicht an den Körper gebunden, wird er auch 
von dessen Krankheiten nicht getroffen werden. Der Körper des Yogis ist wie die feine Asche 

eines Lagerfeuers vom Vorabend. Diese Asche wird beim ersten Windhauch des 
anbrechenden Tages in die Höhe gehoben und in alle Richtungen verweht, worauf sie nicht 

mehr gefunden werden kann. Der normale Mensch hingegen sieht sich mit Körper, Ich, Ego, 
Person als eine feste Einheit. Krankheit und Zerfall sind deshalb für ihn so, als würde er 

selber von einem Schimmelpilz befallen, der ihn bei lebendigem Leib nach und nach langsam 
zerfrisst. Für den normalen Menschen gilt deshalb folgende Regel: Ist alles gut, ist alles gut – 

ist alles schlecht, ist alles schlecht. Für den Yogi selber gilt diese Regel nicht, denn für ihn 
existiert weder gut noch schlecht, er ist und bleibt, was er war, ist, und immer sein wird. Wer 

den gesunden Körper und den Erfolg so sehr liebt, wird als Konsequenz immer auch den 
kranken Körper wie auch den Misserfolg hassen. Beides kann immer nur als Einheit erworben 

werden. 

M. Ulbrich 
   

Curtain Call 

Nur ein kurzer Moment noch, dann fällt der Vorhang. 
Schuld und Unschuld sind der Menschen größtes Problem. Aus diesem Grunde widme ich 

mich diesem Thema ein weiteres, wenn auch letztes Mal. „Was habe ich nur getan? Ich habe 
andere Menschen belogen und betrogen. Ich habe Bomben auf Städte abgeworfen und war 
daran beteiligt, eine Stadt mit 38,5 cm Schiffsartillerie zu beschießen. Ich habe Menschen 
versklavt und ausgebeutet, habe unzählige hilflose, wehrlose und unschuldige Menschen 
geschlagen, verletzt, erniedrigt und ermordet. Aber auch ich wurde Opfer von Lüge und 

Betrug, wurde auf dem Scheiterhaufen verbrannt, starb tausendfach in den Schützengräben 
diverser Kriegsschauplätze, und wurde unzählige Male Opfer von Körperverletzung und 



 

390 

 

Mord. Ich habe andere Menschen verraten und verkauft, nur meines eigenen Vorteils willen. 
Aber auch ich wurde verraten und verkauft, erlitt unzählige Qualen und starb Hunderte Male 
bei den unterschiedlichsten Naturkatastrophen.“ Nun, exakt an dieser Stelle übernehme ich 

die volle Verantwortung für meine eigenen Taten. Jetzt zur Frage aller Fragen: Bin ich 
schuldig? Habe ich eine Schuld auf mich geladen, die ich nun zu tragen habe, für alle Zeit? 
Bin ich für immer und ewig an meine Handlungen und deren Konsequenzen gekettet? Ich 

fälle nun diesbezüglich für mich selber ein endgültiges Urteil. Dieses lautet wie folgt: Obwohl 
ich nunmehr die volle Verantwortung für alle meine Taten und Handlungen sowie deren 
Konsequenzen übernehme, bekenne ich mich in allen Punkten der Anklage für ***nicht 

schuldig***! Jetzt verstehst Du als Leser die Welt nicht mehr. Natürlich, Du selber würdest 
niemals so etwas Grauenvolles, Niederträchtiges und Destruktives tun, nicht wahr? Niemals 
würdest Du unschuldige Menschen quälen oder gar ermorden – das ist doch Deine Meinung, 
oder? Du irrst Dich, denn dies ist exakt, was Du selber getan hast, was auch ich selber getan 

habe. Nun, warum habe ich solche Dinge getan, andere belogen, betrogen oder gar ermordet? 
Nun, erst einmal kann ich Dich beruhigen. Natürlich meine ich das geschilderte nur im 

übertragenen Sinne, aber, es ist im Grunde genommen gar nicht so wichtig, wer was wem 
warum angetan hat, denn viel wichtiger ist es den Umstand zu erkennen, dass grundsätzlich 

das „Ich“ der Täter/Urheber gewesen ist! Wir Menschen fragen immer nach dem spezifischen 
Täter/Urheber, übersehen jedoch dabei den universellen Täter in Form des „Ich´s“. Jedes 

„Ich“ kann potenziell dieser Täter sein! Ganz einfach: Hass, Gier, Neid und Intoleranz sind 
solche Triebfedern. Das „Ich“ ist immer der Überzeugung, dass diese Handlungen in dieser 

Art und Weise notwendig und richtig sind. Verstehe, der Mörder ist letzten Endes nichts 
weiter als eine Summierung und Bündelung spezifischer begrenzter Positionen/Perspektiven 

vor einem universellen Hintergrund. Eine kleine und falsche Perspektive führt somit 
zwangsläufig zu falschen und destruktiven Handlungen. Die Menschen können nur stets 

gemäß ihrer eigenen Perspektiven handeln; sie sind nicht ohne Weiteres dazu befähigt, sich 
aus eigener Kraft über diese Perspektiven hinwegzusetzen. Natürlich trägt der Mörder Schuld 

– unweigerlich, wohin er auch gehen mag, wird die Schuld stets auf ihm lasten. 
Angenommen, ich bin nun dieser Mörder. Also trage ich diese Schuld, denn nur ein „Ich“ ist 
imstande, eine solche Schuld auf sich zu nehmen. Es gibt nur einen einzigen Ausweg, diese 
Schuld, diese Last loszuwerden, obwohl es nicht möglich ist, dieses Ziel direkt zu erreichen. 
Das heißt, die Motivation bzw. der Antrieb sollte nicht der Grund sein, die Last nicht mehr 

tragen zu wollen. Vielmehr sind Lernen und Wandel die Lösung, denn sobald ich lerne, dass 
ich falsch gehandelt habe, sobald ich meine Fehler einsehe und die Irrtümer erkenne, entsteht 
eine Distanz zwischen meiner alten Person und der gewandelten, neuen Person. Je mehr und 

je schneller gelernt wird, umso schneller und nachhaltiger vergrößert sich die Distanz 
zwischen den beiden verschiedenen sogenannten Ich-Konstruktionen. Lernprozesse sind 

linear, alle Lernstufen müssen durchschritten werden, unabhängig von der Geschwindigkeit 
des Lernprozesses selber. Entsteht durch konsequentes Lernen eines Tages eine 

unüberbrückbare Distanz zwischen der „kleinen Person des Irrtums“ und der „größeren 
Person des Wissens“, so kommt es unweigerlich zu einem Riss zwischen diesen beiden: Die 
Verbindung reißt, die Trennung ist somit vollzogen. Aber wer trägt nun die Schuld? Wohin 

mit der Schuld, wem sollen wir sie nun geben? Natürlich, jemand muss bezahlen, Köpfe 
müssen rollen, ganz klar. Aber was ist eigentlich mit der alten Person, wo ist sie denn nur hin, 

trägt sie vielleicht die Schuld? Nun, die alte Person ist einfach fort, gestorben und 
aufgegangen in der größeren Person, keine Spur mehr von ihr zu finden. Sie existiert nur noch 
als schwache Erinnerung innerhalb der gewandelten Person. Und was ist mit der gewandelten 
Person? Nun, warum sollte sie die Schuld tragen? Da sie weder Verursacher noch Urheber all 
der falschen Handlungen war, kann sie überhaupt keine Schuld treffen. Ganz klar: Niemand 

trägt die Schuld, denn in Wahrheit gibt es niemals einen Schuldigen, der außerhalb einer 



 

391 

 

falschen Perspektive zu suchen wäre. Unterschiedliche Perspektiven interagieren jedoch nicht 
automatisch; zunächst handelt es sich dabei um nichts weiter als um unbelebte und tote 

Konzepte. Erst durch die Schöpfung des Menschen als ein getrennt existierendes Gegenüber 
wurde die Voraussetzung dafür geschaffen, dass diese unterschiedlichen Perspektiven dazu 
imstande sind, aktiv zu interagieren. Verstehe: Einmal wirst Du Täter sein, ein anders Mal 
wirst Du Opfer sein. Die einzige Lösung, diese Systematik für immer aufzuheben, ist, der 

„Liebe“ selber zu dienen. Denn wo die Liebe regiert, gibt es weder Täter noch Opfer, sondern 
gibt es nur die Liebe selber. Da, wo sich eben noch Täter und Opfer unversöhnlich 

gegenüberstanden, erhöhen sich nunmehr alle Beteiligten; da, wo eben noch Schaden und 
Verlust zu sehen war, bleibt einzig die Bereicherung durch Liebe. Darum sei selber von der 
Liebe nicht verschieden, denn dann wirst Du niemals mehr Täter oder Opfer sein, sondern 

wirst immer nur eins sein mit der Liebe, zu der Du nun selber geworden bist.  

M. Ulbrich 

 
Die einzige Chance, seinen eigenen Fehlern und seiner Schuld bzw. seinen Schuldgefühlen zu 
entkommen, liegt in der Möglichkeit, sich durch einen kontinuierlichen Lernprozess nach und 
nach von seinem „alten Ich“ zu entfernen, indem man sich konsequent von seinen bisherigen 

Fehlern lossagt. Was nützen denn schon eine oder gar 233 sich ständig wiederholende 
Beichten mit der Bitte um Vergebung und Gnade, wenn die alten Fehler immer und immer 

wieder aufs Neue gemacht werden? Gar nichts! Darum drehe Dich ein letztes Mal zu Deinen 
Fehlern um und erteile diesen Irrtümern die „sofortige fristlose Kündigung“. Danach schaue 
nicht mehr zurück, denn niemand ist zurückgeblieben. Erinnerungen sind zahnlose Schatten, 

die Dir nichts anhaben können, solange Du ihnen nicht folgst. Diese Schatten zerfallen sofort, 
wenn sie keinerlei Beachtung mehr erhalten. Schaue deshalb immer nur nach vorne.  

M. Ulbrich 

 
Selbst das Falsche ist letztlich richtig, betrachtet man den Irrtum als integralen Bestandteil 
eines jeden Lernprozesses. Alleine diese Erkenntnis beendet den Krieg zwischen Gut und 
Böse, der stets im Geiste des normalen Menschen tobt und wütet. Nur diese Erkenntnis 

vermag alle Trauer und allen Schmerz zu überwinden.  

M. Ulbrich 
 

Alles, was benannt, erklärt, bezeichnet und definiert werden kann ist immer spezifischer 
Natur. Alles, was spezifischer Natur ist, ist immer auch illusionärer Natur – ohne eine einzige 
Ausnahme! Das, was nicht benannt, erklärt, bezeichnet und definiert werden kann, ist immer 

unspezifischer und damit unterscheidungsloser Natur. Das Bewusstsein, welches frei von 
jeglichen Unterscheidungsmerkmalen und spezifischen Positionen ist, ist alleine die wahre 

Natur des Seins. Dieses Bewusstsein kennt und trifft keinerlei Wahl/Auswahl und entspricht 
somit immer der unteilbaren Einheit und Stille, in jeder Hinsicht. Angesichts dieser Aussage 
taucht im Verstand des normalen Menschen unweigerlich die Vorstellung von Ödnis, Leere 
und Stumpfsinn auf. Eine solche Beurteilung ist jedoch wiederum eine Fehlinterpretation 

innerhalb begrenzter Perspektiven. Das „begrenzte Bewusstsein“ im Vergleich zum 
„Bewusstsein, welches keine Wahl/Auswahl trifft“, ist wie die Helligkeit eines Streichholzes 
im Vergleich zu einer Sonne. Dieses ungeteilte, weil vollständiges Bewusstsein ohne jegliche 

Ablenkung und Verzerrung wird sofort erreicht, wenn alles, was erklärt, bezeichnet, und 
definiert wird/werden kann, fallen gelassen und aufgegeben wird. Dies ist der einzig wahre 

Grund, warum eben alles erklärt, bezeichnet und definiert wird. Der Mensch glaubt hingegen, 
alles wird benannt, erklärt, bezeichnet und definiert, weil diese Inhalte real und wichtig 

zugleich wären. In Wahrheit werden sie jedoch benannt, erklärt, bezeichnet und definiert, weil 



 

392 

 

sie ohne diese Benennungen, Erklärungen, Bezeichnungen und Definitionen bedeutungslos 
wären bzw. sind. Erst unsere persönlichen Interpretationen verleihen den begrenzten Dingen 

einen spezifischen Sinngehalt auf illusionärer Ebene.  
M. Ulbrich 

 
Innerhalb von Diskussionen oder Gesprächen wird der Yogi durch sein Gegenüber oft zu der 

Einnahme einer spezifischen Position bezüglich des Gesprächsinhalts gedrängt. Das 
Gegenüber stellt eine Frage und verlangt erwartungsgemäß eine entsprechende Beantwortung 
seiner Frage. Dieser Erwartungshaltung kommt der Yogi in der Regel auch nach. Trotzdem 
entspricht diese aktive Einnahme einer spezifischen Position in Form einer Antwort niemals 

der „Meinung“ des Yogis, sondern ist vielmehr der Fragestellung entsprechend die 
bestmögliche Antwort, die der Yogi ausschließlich für sein Gegenüber ersonnen bzw. gewählt 
hat. Das Gegenüber hingegen sieht den Yogi als einen normalen Menschen an, mit normalen 

Positionen, üblichen Meinungen, gängigen Werturteilen, gewissenVorlieben etc. Dies ist 
jedoch eine Fehlannahme. Für den Yogi ist die Antwort selber völlig bedeutungslos, und zwar 
dahingehend, dass er diese Antwort innerhalb seines Geistes sofort wieder fallen lässt. Nichts 
wird gespeichert, archiviert oder vorgehalten, denn der flüssige Geist würde ansonsten durch 

das Sammeln und Anhäufen von Meinungen nach und nach erstarren und erhärten. Die 
Antwort, die der Yogi für sein Gegenüber kreiert, ist die bestmögliche Antwort. Bestmöglich 
möchte ich hier im Sinne von „der Wahrheit am nächsten“ verstanden wissen. Es ist wichtig 

zu verstehen, dass der Yogi im Gespräch mit dem normalen Menschen hinsichtlich der 
„höchsten Wahrheit“, nicht einfach mit der Tür ins Haus fallen kann, denn dadurch würde 

überhaupt gar nichts erreicht. Vielmehr würde sich der normale Mensch vor den Kopf 
gestoßen fühlen. Dies ist der einzige Grund, warum der Yogi von den „relativen Wahrheiten“ 

Gebrauch macht, obwohl er stets in der Lage ist, auf die Wahrheit selber zurückzugreifen.    

M. Ulbrich 
 

Sicherlich braucht jeder Mensch innerhalb seines Lebens Hilfe, das ist gar keine Frage. 
Schwieriger gestaltet sich jedoch die Frage nach der richtigen Hilfe. Jeder Mensch bedarf 

einer individuellen Hilfe, die voll und ganz auf seine persönliche Lebenssituation 
zurechtgeschnitten ist. Es gibt somit keine Hilfestellung, die für alle Menschen gleichermaßen 

anwendbar wäre. Die Schwierigkeit liegt vor allem darin begründet, dass Hilfe durchaus 
Konsequenzen nach sich ziehen kann, die dem eigentlichen Sinn der Hilfe selber zuwider 

laufen: Die Hilfe verpufft oder schlägt sogar ins Gegenteil um. Was hat es damit auf sich? Ein 
paar Beispiele: Aus Sicht eines Alkoholikers stellt die Lieferung von 10 Kisten besten 

Whiskeys eine wirkliche effektive Hilfe dar. Genauso gut findet auch der Drogensüchtige für 
eine größere Geldspende sofortige Verwendung, gar keine Frage. Nun, ein armer Mann wäre 

sicherlich auch einem neuen Eigenheim samt Doppelgarage nicht abgeneigt, das ist völlig 
klar. Aber durch solche „falsche Hilfen“ werden die Probleme der Menschen nur noch 

verschlimmert, da eine Problemlösung dadurch in weite Ferne gerückt wird. Der Mensch 
versucht fälschlicherweise immer nur, die Faktoren im Außen zu verändern bzw. zu 

korrigieren; selten versucht er dagegen, die Probleme innerhalb seiner eigenen Person 
aufzulösen. Richtige Hilfe bedeutet deshalb Hilfe zur Selbsthilfe: Dem Gegenüber soll 

geholfen werden, eine Position zu erreichen, aus der er sich selber aus Überzeugung und 
eigener Kraft befreien kann. Insbesondere gilt es dabei, die Perspektive des Gegenübers zu 

verändern bzw. zu korrigieren. Natürlich kann man nicht ausschließlich des Menschen 
Perspektive verändern wollen, diesen jedoch gleichzeitig an Unterernährung sterben lassen, 

das macht natürlich auch keinen Sinn. Die direkte materielle Hilfe stellt jedoch immer nur die 



 

393 

 

zweite Wahl der Hilfe dar. Die erste Wahl bedeutet immer, den Irrtum an der Wurzel 
aufzuzeigen und aufzulösen. 

M. Ulbrich 

 
Ist die Geschwindigkeit des Menschen bezüglich seiner Denk- und Handlungsprozesse zu 

hoch, so verfällt ein solcher Mensch zwangsläufig in einen Handlungs- und 
Denkautomatismus, der ausschließlich von mechanischen Kräften gesteuert und kontrolliert 

wird. Während dieser Zeit des Handlungs-/Denkautomatismus ist die 
Achtsamkeit/Wachsamkeit des Menschen sehr stark beeinträchtigt bzw. reduziert, wenn nicht 

gar vollständig ausgeschaltet. Einmal innerhalb eines solchen Handlungs- und 
Denkautomatismus gefangen, der von hoher Geschwindigkeit und zersplitterter 

Wahrnehmung geprägt ist, ist es für den betroffenen Menschen sehr schwer, in einen 
langsamen und bewussten Handlungs- und Denkmodus zurückzukehren, welcher durch ein 

hohes Maß an Ruhe, Aufmerksamkeit und Wachsamkeit sowie durch Kontrolle der Handlung, 
Zentrierung und Fokussierung geprägt ist. Die effektivste Methode für eine solche 

erfolgreiche Rückkehr aus einer Phase des Handlungs- und Denkautomatismus ist die 
Fokussierung auf den gegenwärtigen Moment. Denn gerade der Handlungs- und 

Denkautomatismus ist von Natur aus „überall und nirgendwo“ und springt permanent 
unkontrolliert, weil ohne Steuerung, zwischen Vergangenheit, Gegenwart und 

Zukunft/Planung, zwischen Handlung, Denken, Theorie und Phantasie etc. hin und her. 
Aufgrund dieser Zersplitterung des Bewusstseins werden den Inhalten automatisch falsche 
Prioritäten zugeordnet, da eine ruhige und beschauliche Prüfung und Zuordnung der Inhalte 

nicht erfolgt bzw. erfolgen kann. Es ist nun aber nicht so, dass der Mensch sich in den 
Dschungel seiner Inhalte/Gedanken/Erinnerungen begeben müsste um diese zu ordnen. Er 

würde sich wahrscheinlich im Dickicht dieses Dschungels verirren, wäre unnötigen Strapazen 
und Gefahren ausgesetzt. Die Lösung ist völlig simpel, denn alles, jeder einzelne 

Inhalt/Gedanke, selbst jede einzelne Erinnerung vermag ausschließlich im gegenwärtigen 
Moment des „Jetzt“ an die Oberfläche des Bewusstseins zu gelangen. Im Chaos des 

Handlungs- und Denkautomatismus wird der Mensch von Inhalten, Aufgaben, Problemen, 
Werturteilen und Verknüpfungen überflutet und einfach fortgerissen, ist diesen somit 

ohnmächtig ausgeliefert. Praktisch gesehen steigen diese Inhalte jedoch fast einzeln oder 
zumindest in geringer Stückzahl im Bewusstsein auf. Ist der Mensch in einem solchen 

Moment zentriert, fokussiert, wachsam und achtsam zugleich, so kann er diese wenigen, 
einzeln nacheinander aufsteigenden Inhalte sinnvoll und zielgerichtet verarbeiten. Sein 

Dschungel, der vielleicht immer noch vorhanden ist, muss ihn erst einmal nicht interessieren, 
denn er weiß, kein einziger Inhalt kann ungesehen an ihm vorbei! Er ist somit der aktive 
Wächter seiner Seele und wird so zum „Herrscher über die Inhalte“, denen er nicht mehr 
länger ausgeliefert ist. Die Zeiten, in der dieser Mensch Sklave seines Handlungs- und 

Denkautomatismus gewesen ist, sind vorbei. Stellt sich der Erfolg ein, so sollte sich trotz 
dieser Tatsache keine übergroße Zufriedenheit oder gar Stolz einstellen, da dies in der Regel 

ein Nachlassen der Bemühungen nach sich zieht. Ziel ist es, nachhaltig alle Prozesse 
kontinuierlich zu verlangsamen, denn nur dadurch wird sich der Mensch dieser unbewussten 
und damit unsichtbaren Prozesse bewusst. Der Mensch vermag jedoch nur zu ändern, was er 

erkennt, daher gehört der Autopilot zerstört. 

M. Ulbrich 
 

Innerhalb eines dualistischen Systems definiert sich das sogenannte Gute immer über das 
sogenannte Schlechte/Böse und umgekehrt. Lässt der Mensch sowohl das „Gute“, als auch 



 

394 

 

das „Schlechte/Böse“ einschließlich des gesamten dualistischen Bewertungssystems fallen, so 
wird automatisch die Wahrheit erkannt, die jenseits aller Bewertungen liegt. 

M. Ulbrich 

 
Die vermeintlichen Stärken des Menschen, wie Kontrolle, Macht, Besitz, Position/Stellung, 
körperliche Überlegenheit oder Überlegenheit in jeder gearteten Form, sind in Wahrheit des 
Menschen größte Schwäche. Die vermeintlichen Schwächen des Menschen, das Fühlen, das 
Mitfühlen/Empathie und die Liebe selbst, sind in Wahrheit des Menschen größte Stärke. Der 
normale Mensch, der in seinem Alltagstrott gefangen ist, wird jedoch sagen: „Das kann ich 

mir nicht leisten“ oder „So eine Gefühlsduselei ist Luxus, dafür habe ich keine Zeit“. Gerade 
der westliche, erfolgsorientierte Mensch unterliegt dem Irrtum der Verwechslung von Stärke 
und Schwäche, denn für ihn zählt einzig die Stärke im Außen. Nichts jedoch ist in Wahrheit 

stärker als das Fühlen, das Mitgefühl und die Liebe selbst; alles andere ist Zeitverschwendung 
und Irrtum gleichermaßen.  

M. Ulbrich 

 
Weisheit ist niemals integraler Bestandteil einer Person! Weisheit ist das Kind der Liebe. Der 
Mensch muss sich stets entscheiden, ob er für sich selber als Person handelt oder ob er Platz 

macht, sprich: beiseite tritt, um der Weisheit den Vortritt zu lassen. Gut, ab und zu sind weise 
Handlungen und Entscheidungen deckungsgleich mit der Person und ihren egoistischen 

Zielen, dies ist jedoch nur äußerst selten der Fall. Weisheit als Kind der Liebe vermag jedoch 
Entscheidungen zu treffen, die ganz und gar gegen eigene egoistische Zielsetzungen gerichtet 

sind. Denn die Weisheit kümmert sich nicht um solche egoistischen Zielsetzungen. Die 
Weisheit als Kind der Liebe stellt immer nur eine einzige Frage: „Dient diese Handlung oder 
Entscheidung der Liebe?“ Jede weitere Frage ist immer nur eine Frage der Person, die damit 

versucht, die Weisheit und die Liebe zu untergraben, mit dem dahinter liegenden Ziel, die 
eignen Interessen durchzusetzen. Obwohl Weisheit somit niemals integraler Bestandteil einer 
Person ist, wird jemand, der sich ausschließlich für die Weisheit und die Liebe entscheidet, 

automatisch eins werden mit der Weisheit und der Liebe. Ein solcher Mensch ist zur Weisheit 
und zur Liebe geworden – nur eine Person ist er nicht mehr, da er den egoistischen 

Zielsetzungen entsagt hat.  

M. Ulbrich 
 

Trennung durch Raum, Zeit und den Beobachter und dessen Positionierung innerhalb des 
Raum-/Zeitgefüges. Der normale Mensch als Beobachter hat sein Dasein innerhalb des Feldes 
der Begrenzung innerhalb von Raum und Zeit. Jedes Ding, jedes Ereignis, dessen der Mensch 
gewahr wird, liegt innerhalb einer spezifischen und daher festen Zeit-/Raum-Koordinate. Der 
Beobachter, das Ereignis, die Zeit- und die Raum-Koordinate bilden eine feste Einheit, wobei 

jedes Element mit den jeweils anderen Elementen scheinbar untrennbar verbunden ist. Die 
Konsequenz: Jedes Ding/Ereignis hat seinen spezifischen Beobachter/Handelnden, hat seine 

spezifische Zeit und seinen spezifischen Raum. Mit einem Beispiel versuche ich diese 
Systematik etwas plastischer darzustellen. Dazu benutze ich die vier zuvor genannten 

Trennungsfaktoren. Faktor eins ist der Erfahrende, der Beobachter als Ich-Identität. Faktor 
zwei sind die unterschiedlichen Dinge/Erfahrungen, die in ihrer Ausprägung individuell sind; 
innerhalb des Beispiels haben sie die Form von Gegenständen. Der dritte Faktor ist die Zeit; 
innerhalb des Beispiels ist eine Zeit-Koordinate der Boden eines Regals. Der vierte Faktor ist 
die Raum-Koordinate; innerhalb des Beispiels ist jede Raumkoordinate die Seitenwand eines 

Regals. Einzig das neutrale Bewusstsein bildet für diese vier Trennungsfaktoren eine Art 
Bühne/Hintergrund. Nun verhält es sich so: Der Beobachter als Ich-Identität beobachtet ein 



 

395 

 

Ding/Ereignis (Gegenstand), das in einem Regal liegt, bestehend aus einer Raum- und einer 
Zeit-Koordinate. Jetzt geht es jedoch nicht um ein Ding/Ereignis sondern um sehr viele 

Dinge/Ereignisse, die in einem Regalsystem aus Raum/Zeit-Koordinaten bestehen. Versuche, 
Dir einfach Tausende solcher Beobachter-/Ding-/Ereignis-/Zeit-/Raum-Koordinaten 

vorzustellen, die in unendlich vielen Regalen aufgetürmt sind. Obwohl Du das Regalsystem 
siehst, sind alle Beobachtungen und Ereignisse durch die vorhandenen Trennungsfaktoren 

voneinander isoliert und können somit immer nur in einer chronologischen Reihe betrachtet 
werden. Zudem kannst Du entweder nach links oder nach rechts schauen, jedoch nicht beides 
gleichzeitig, und musst diesbezüglich stets eine Auswahl treffen. Nicht so jedoch innerhalb 
der alles transzendierenden großen Perspektive: Wieder stehst Du als Beobachter vor dem 

unendlich großen Regalsystem, angefüllt mit unendlich vielen Dingen/Ereignissen, bestehend 
aus unendlich vielen Zeit-Koordinaten und ebenso unendlich vielen Raum-Koordinaten. Doch 

was passiert? Das Regalsystem zerfällt. Die Konsequenzen sind dramatisch: Da alle 
Trennungsfaktoren nicht mehr länger existieren, ist alles eins! Es existiert immer noch eine 

Wahrnehmung, jedoch keine Beobachtung mehr, denn Beobachtung bedeutet immer 
fragmentierte Wahrnehmung, bedeutet immer Auswahl hinsichtlich dessen, was beobachtet 

wird/werden soll. Befinde ich mich in einem großen Gebäude mit insgesamt 465 
verschiedenen Fenstern, so muss ich mich, wenn ich nach draußen sehen möchte, für eines 

dieser 465 Fenster entscheiden. Nicht so jedoch, wenn das Regalsystem zusammengebrochen 
ist, denn hier ist Auswahl nicht einmal mehr möglich. Es bedeutet somit nicht Beobachten, 

Sehen, Wahrnehmen, sondern bedeutet vielmehr Sein. Ich kann sehr gut verstehen, dass mein 
Beispiel zu kurz greift, denn der Mensch als Beobachter/Handelnder in einer zeitlichen und 

räumlichen Reihe kann sich mittels des Verstandes eine solche Wahrnehmung in einem 
einzigen Blick kaum vorstellen. Doch wieder einmal ist einzig der Verstand das Hindernis, 
der das in Wahrheit Unteilbare auf illusionärer Basis in winzige Fragmente zersplittert hat. 

Das ist jedoch kein Grund, dem Verstand deswegen böse zu sein.  

Michael Ulbrich  
  

Phasen der Erkenntnis. Der normale, gesunde Mensch ist bezüglich seiner wahren Natur erst 
einmal unwissend, da nicht ohne Weiteres zum Rückschluss auf sein wahres Wesen befähigt. 
Er verbleibt somit erst einmal innerhalb der Begrenzung. Durch konsequenten Wandel und 

konsequentes Lernen erkennt der Mensch jedoch eines Tages sich selber, sein wahres Wesen. 
Er gelangt bzw. erlangt dadurch die Perspektive des Unbegrenzten. Diese Erkenntnis zieht 

unmittelbare Konsequenzen nach sich, denn das Unbegrenzte degradiert erst einmal das 
Begrenzte in einer drastischen Art und Weise. Aus diesem Grund erfolgt erst einmal eine 

ablehnende Haltung den begrenzten Inhalten gegenüber. Man distanziert sich von den 
begrenzten Inhalten. Gleichzeitig erfolgt mit dieser Abwertung eine extrem starke Anhaftung 

an das Unbegrenzte. Beides beinhaltet jedoch einen gravierenden Fehler: Es ist zum einen 
falsch, das Begrenzte zu degradieren, da eine solche Sichtweise eine aktive Wahl/Auswahl 

darstellt; zum anderen führt die Anhaftung an das Unbegrenzte automatisch zum Verlust des 
Unbegrenzten, obwohl es doch selber die wahre Natur des Seins ist. Solches Handeln 

entspricht einem Doppelfehler beim Tennis, ist jedoch nur allzu gut verständlich. Während 
dieser Phase erfolgt ein häufiges hin- und herspringen zwischen den Perspektiven. Dieses 

Hin- und Herspringen dient wiederum der Findung der einzig richtigen Perspektive. Denn erst 
die richtige Gewichtung, die richtige Relation beider Erkenntnisse zueinander schafft sofort 

das ultimative Gleichgewicht, absolute Harmonie und Frieden. Diese ideale Relation der 
Erkenntnis(se) bedeutet, dass beide in Wahrheit eins sind. Trennung erfolgt und basiert also 

einzig und alleine auf illusionärer Basis. Es handelt sich somit um eine Art 
Wiedervereinigung dessen, was in Wahrheit niemals voneinander getrennt war; es handelt 



 

396 

 

sich um eine ganzheitliche Perspektive, die sowohl das Begrenzte als auch das Unbegrenzte 
umfasst. Jeder kann nun sehen, denn jeder bedeutet in Wahrheit immer nur der eine. Erst 

innerhalb dieser ultimativen Balance sind alle Widersprüche endgültig beseitigt: Das 
Begrenzte bekommt aus der Perspektive des Unbegrenzten heraus einen Glanz, der vorher 

niemals möglich gewesen wäre; erst jetzt muss keinerlei Auswahl bezüglich der Perspektive 
mehr getroffen werden. Richtige Unterscheidung ist hier notwendig, denn wurde die große 

Perspektive erkannt und gefunden, bedeutet richtige Unterscheidung einzig und alleine keine 
Unterscheidung. Die Aussage „Richtige Unterscheidung ist hier notwendig“ bezieht sich noch 
auf die Perspektive der Begrenzung, während die Aussage „Richtige Unterscheidung ist keine 

Unterscheidung“ bereits aus der unbegrenzten Perspektive getroffen wurde.  

Michael Ulbrich 

 

Der normale Mensch will oder kann nicht so leicht begreifen, dass er selber die alleinige 
Ursache/der alleinige Urheber aller seiner Hindernisse ist. Eine einfache Frage kann jedoch 
verdeutlichen, worauf ich wirklich hinaus will: Ich habe beispielsweise chronische starke 

Schmerzen. Da ich diesen starken Dauerschmerz habe, bin ich es, der diesen starken 
Dauerschmerz hat, das ist logisch. Wenn Du diesen starken Dauerschmerz hast, dann hast Du 

diesen starken Dauerschmerz. Wenn ein anderer, den Du kennst, diesen starken 
Dauerschmerz hat, ist dieser Jemand derjenige, der als Konsequenz diesen starken 

Dauerschmerz hat. Jetzt sei bitte sehr aufmerksam und versuche, wirklich einmal meine 
folgende Frage gemäß Deiner Logik zu beantworten: Ich habe nun diesen starken 

Dauerschmerz. Was jedoch, wenn ich diesen starken Dauerschmerz nicht auf mich selber 
referenziere, wenn ich diesbezüglich weder eine einzige Unterscheidung noch eine einzige 

Bewertung generiere – wer hat dann in Wahrheit den Dauerschmerz? Nun, ich habe ihn nicht. 
Wer hat ihn denn nun? Beantworte diese eine Frage, das ist alles, was ich von Dir verlange! 

Michael Ulbrich 
  

Yogis, die in Wahrheit keine sind. Hinsichtlich der Themenbereiche Erleuchtung, Befreiung, 
Yoga, Yogis und Gurus existieren sehr viele Irrtümer, Sackgassen, Irrgärten und 

Fehlinterpretationen, in denen die Menschen gefangen werden können. Ich kann und will an 
dieser Stelle nicht alle diesbezüglichen Irrtümer aufzeigen, jedoch sollen ein paar kleine 

Beispiele aufzeigen, wohin solche Fehlinterpretationen führen können. Sadhus zum Beispiel 
sind Menschen, die dem weltlichen Leben völlig entsagt haben, sie leben absolut asketisch. In 

der Regel erlegen sie sich selber spezifische Anforderungen auf, die sie erfüllen. Bizarre 
Ergebnisse sind beispielsweise jahrelanges Stehen oder, einen Arm über 25 Jahre lang hoch in 

die Luft zu halten. Da ein Arm, der 25 Jahre lang hoch in die Luft gehalten wurde, in der 
Folge keinerlei Muskulatur mehr besitzt (es handelt sich quasi nur noch um einen 

funktionsunfähigen dünnen Stock), wird zum Hochhalten des Arms der andere, ehemals 
gesunde Arm benutzt, der dadurch bedingt ähnlich degeneriert/funktionsunfähig ist. Aber 

könnte man sich nicht stattdessen gleich beide Arme abhacken lassen, um damit wirkungsvoll 
zu demonstrieren, dass man der beiden Arme entsagt? Ich habe zwar zwei Beine, aber einmal 

angenommen, ich würde nun die nächsten 30 Jahre zielgerichtet nicht mehr damit laufen, 
wäre ich dann wirklich beeindruckend zu nennen? Hat der Mensch vielleicht nur deswegen 
zwei Beine, um zu demonstrieren, dass er auch auf sie verzichten kann? Was kann schon 

damit bewiesen werden, außer der Tatsache, einem Irrtum anheimgefallen zu sein? Das hat 
mit Yoga oder Yogi sein/-sein wollen rein gar nichts zu tun und taugt bestenfalls für einen 
Zirkus oder für das „Supertalent“ – es ist nichts weiter als eine „Ein-Mann-Freakshow“. 

Ähnlich, jedoch nicht ganz so drastisch, ist es mit dem Bild des Yoga in der westlichen Welt: 
Die meisten Menschen interpretieren Yoga als eine Kombination aus Meditation und 



 

397 

 

Gymnastik, was jedoch wiederum falsch ist. Trotz dieser falschen Vorstellung ist diese Form 
der Auslegung nicht nur unschädlich, sondern sogar dem Menschen förderlich, sowohl 

hinsichtlich geistiger als auch körperlicher Gesundheit. Wahres Yoga braucht bzw. benutzt 
jedoch nicht zwangsläufig den Körper; vielmehr ist dieser immer nur als eine Art 

Hilfe/Hilfsmittel zu verstehen – Hilfe in der Beziehung, dass wahres Yoga einzig und alleine 
eine Veränderung im Geiste herbeiführen soll. Das Bestreben des wahren Yogas ist immer 
eine vollständige und absolute Wandlung des geistigen Wesens mit dem Ziel, sich selber zu 
erkennen. Das Ziel, sich selber zu erkennen, erscheint dem normalen Menschen erst einmal 
als ein viel zu kleines oder gar egoistisches Ziel. Diese Sichtweise ist jedoch falsch, denn 

derjenige, der sein wahres Ich im Lichte der Erkenntnis schaut, erkennt in Wahrheit nicht nur 
sich selber, sondern auch alles andere. Denn Verschiedenheit ist immer Illusion. Sich selber 

zu kennen heißt somit auch, alles andere und alle anderen zu kennen! Es geht bei Yoga einzig 
und alleine um geistigen Wandel, der, wenn er erfolgt, eine bessere körperliche und geistige 
Gesundheit automatisch nach sich zieht. Den Körper auf die gleiche Stufe wie den Geist zu 
heben ist jedoch falsch. Darum hege und pflege den Körper ein wenig, mehr ist jedoch nicht 

zu tun. Anders sieht es mit dem Geist aus: Gerade der westliche Mensch ist es, der nichts von 
geistiger Hygiene weiß. Zuhause ist alles blank und rein, herrscht penible Sauberkeit – was ist 
jedoch mit der Sauberkeit im Geiste? Ich kenne mehrere Menschen, die fast schon krankhaft 

penibel alles im Außen geordnet und sauber halten, jedoch im Geiste eine verheerende 
Müllhalde angehäuft haben. So und nicht anders habe ich es früher auch gemacht, ich weiß 

dies sehr genau! Diese Menschen versuchen nun verzweifelt und krampfhaft zugleich, durch 
ihr Ordnen und Putzen im Außen das Innen sauber zu halten. Dieser Versuch ist zum 

Scheitern verurteilt, da eine solche Systematik nicht funktioniert. Das Innen kann nur im 
Innen gereinigt werden und umgekehrt. Nur das Scheitern stellt die einzige Chance dar, 

diesen Prozess des Irrtums aufzulösen und zu überwinden. 

Michael Ulbrich 
  

All die Diskussionen, was nun richtig ist, was nun der Wahrheit entspricht – ob Monoismus, 
Dualismus, subjektiver Idealismus oder welche Philosophische Richtung auch immer – sind 

überflüssig, da sie letztlich allesamt falsch sind. Warum? Ganz einfach, alle diese 
Darlegungen entsprechen immer nur den Vorstellungen und Lösungsmöglichkeiten des 

Verstandes. Der Verstand erkennt bezüglich dieser Thematik eine Aufgabenstellung und sucht 
innerhalb seiner begrenzten Möglichkeiten nach der entsprechenden Antwort. Welcher Name 
dem Kind am Ende auch gegeben wird: Für all diese geistigen Konstruktionen ist innerhalb 

der unteilbaren Einheit kein Platz. Damit versuche ich auszudrücken, dass die unteilbare 
Einheit nicht gedacht werden kann, denn weder besteht sie aus Teilen, noch ist sie das Kind 

des Verstandes. In der unteilbaren Einheit existiert kein Denken, daher stellen sich alle 
sogenannten Probleme/Problemstellungen nur außerhalb der unteilbaren Einheit, also vor dem 

Erreichen des ganzheitlichen Bewusstseins. Am Scheideweg zerfallen alle 
Trennungsfaktoren, und einzig das ungeteilte, weil unteilbare Bewusstsein bleibt. Alles 

Veränderliche geht, das Unveränderliche bleibt bzw. ersetzt alles Veränderliche. 
Unzweifelhaft sind die Erschaffer all der vielen philosophischen Werke intellektuell erheblich 

begabter als ich, gar keine Frage. Trotzdem beschäftigen sie sich aus meiner Perspektive 
heraus mit Problemen, die letztlich gar nicht existieren. Probleme und Fehler existieren einzig 
und alleine innerhalb der Begrenzung, das Unbegrenzte jedoch ist absolute Vollkommenheit. 
Statt sich also den vermeintlichen Problemen philosophischer Lehren zu widmen, sollte die 
Frage gestellt werden: „Wer ist derjenige, der ein solches Problem hat?“ Eine weitere Frage, 
die auf das Gleiche abzielt, lautet: „Existiert überhaupt ein solches Problem?“ Der Versuch 



 

398 

 

einer vermeintlichen Problemlösung schreibt bereits das Problem als existierend und 
vorhanden fest. In Wahrheit ist es jedoch niemals entstanden. 

Michael Ulbrich 

  
Schwierigkeiten und Probleme. Die Menschen fühlen sich ständig mit Schwierigkeiten und 

Problemen konfrontiert und versuchen deshalb, diese Schwierigkeiten und Probleme zu 
bekämpfen oder im Vorfeld zu verhindern. Nun, sicherlich sind die Probleme und 

Schwierigkeiten des täglichen Lebens real – beispielsweise fällt uns eine Glasflasche herunter 
und wir müssen nun mühsam alles aufwischen und alle Scherben zusammenfegen. Diese Art 
von Problemen ist hier jedoch nicht gemeint. Es sind vielmehr die geistigen und emotionalen 
Stolperfallen, um die es hier geht. Was ist meine Aussage? Ganz einfach: Erkenne, dass es in 

Wahrheit solche Stolperfallen gar nicht gibt, dass sie in Wahrheit niemals entstanden sind, 
sondern nur Hindernisse illusionärer Natur innerhalb des Geistes darstellen. Es geht aber nicht 

darum, diese Probleme/Schwierigkeiten zu bekämpfen oder zu beseitigen, denn ein solcher 
Lösungsweg ist mühsam und falsch gleichermaßen. Stelle Dir einmal vor, Du hast von oben 

bis unten weiße Kleidung an, Deine Schuhe eingeschlossen, zudem stehst Du auf einem 
makellosen, weißen Marmorboden. Deine Probleme/Schwierigkeiten als potenzieller Feind 

befinden sich direkt vor Dir in einer braunen Schlammpfütze; Dein Feind hat die Form eines 
menschlichen Gegners, und dieser Gegner ist über und über mit Schmutz und Schlamm 

bedeckt. Nun, welche Möglichkeiten hast Du nun, was willst Du nun mit Deinen Problemen 
und Schwierigkeiten machen? Untätig herumstehen ist nutzlos, denn dadurch bleiben Dir 

Deine Probleme und Schwierigkeiten erhalten. Andererseits kannst Du sie sicherlich 
bekämpfen, keine Frage. Aber eines ist gewiss: Du wirst aus diesem Kampf über und über 

beschmutzt heraustreten; gleich ob Du siegreich warst oder nicht, der Schmutz dieses 
Kampfes wird an Dir haften bleiben. Genau das ist es, was Deine Schwierigkeiten und 

Probleme von Dir wollen. Ihr Ziel ist es, Dich in einen aussichtslosen Kampf zu verwickeln. 
Du kannst Dich jedoch auch einfach umdrehen und die Schwierigkeiten und Probleme einfach 

hinter Dir lassen. Damit meine ich keinesfalls Flucht, Vermeidung oder Davonlaufen, 
sondern, im Geiste seinen Problemen zu entsagen. Handle ohne Urteil, fege Müll zusammen, 
erledige Aufgaben, ertrage Schmerzen und Krankheit, sorge für andere, jedoch ohne Dich zu 

beklagen, ohne zu jammern, ohne zu stöhnen und ohne ein Urteil zu fällen. Es ist Dein 
Beurteilen, das Dich in den Kampf verwickelt, Dein Bewerten und Addieren von gut und 

schlecht. Handle, aber entsage jedwedem Urteil, denn dann haben Probleme und 
Schwierigkeiten keinerlei Macht über Dich. Wenn sie nicht beachtet und betrachtet werden, 
zerfallen sie einfach. Sicherlich, die Dinge müssen immer noch erledigt werden, aber, die 

Probleme sind fort. Unbeschmutzt, da ohne Kampf, machen Probleme und Schwierigkeiten 
einen großen Bogen um Dich, da sie um Deine Stärke wissen. Wieder einmal ist Kampf 
Irrtum, Friedlichkeit und Gelassenheit hingegen absolute und unüberwindbare Stärke. 

Michael Ulbrich 
  

Über alle Maßen bedeutungsvoll ist die Tatsache zu erkennen, dass, noch wichtiger als die 
Beschaffenheit der Dinge und Ereignisse selber, unsere eigene Perspektive dafür 

verantwortlich ist, was wir letzten Endes sehen und wahrnehmen. Warum sollte dies so 
immens wichtig sein? Nun, dafür gibt es zwei Gründe. Grund eins: Wir halten ausschließlich 

die Dinge und Ereignisse für das verantwortlich, was wir sehen. Die Dinge und Ereignisse 
sind jedoch erst einmal nur, was sie sind und wie sie sind, es ist unsere Entscheidung, wenn 

wir an das, was wir sehen, die falschen Maßstäbe anlegen und das Gesehene daraufhin falsch 
interpretieren. In Wahrheit ist die Wahl der Perspektive jedoch der alles entscheidende Faktor, 
der darüber entscheidet, was wirklich gesehen/wahrgenommen wird und was nicht. Darum ist 



 

399 

 

es nicht so wichtig, auf die Dinge und Ereignisse lenkend und verändernd einzuwirken, um 
sie entsprechend unseren Zielen und Vorstellungen zu formen. Viel wichtiger ist es, die einzig 

richtige Perspektive diesbezüglich einzunehmen. Warum? Ganz einfach, abgesehen davon, 
dass sich die Dinge und Ereignisse nur marginal verändern lassen, die meisten sogar gar nicht, 

würden wir mit der richtigen Perspektive sofort erkennen, dass alles richtig und sinnvoll 
zugleich ist. Ja, wir würden erkennen, dass in Wahrheit alles einen vollkommenen Sinn ergibt.  

Warum erkennen wir jedoch diesen vollkommenen Sinn nicht auf Anhieb? Die Antwort ist 
Grund zwei: Da der Mensch den Dingen und Ereignissen die volle Verantwortung für das 

gibt, was er sieht und wahrnimmt, formt er sein Ich-Konstrukt strikt gemäß der Vorgabe der 
Dinge und Ereignisse und deren Interpretation und Bewertung. Die Maßstäbe für diesen 
Bewertungsprozess, die er nun an die Dinge und Ereignisse anlegt, hat er erlernt – diese 

Konditionierung erfolgt durch Eltern, Umfeld, Schule, Medien, Erziehung allgemein und das 
allgemeine Beobachten/Nachahmen. Das Ergebnis ist eine verzerrte, falsche und kleine 

Perspektive. Aus dieser Perspektive heraus entstehen unendlich viele Konflikte, mit dem 
extrem starken Wunsch, all diese Dinge und Ereignisse ändern, verändern oder gar aufheben 

zu können. Ach, wäre man doch mächtig und könnte alles beherrschen und lenken! Nun, 
solches Denken ist jedoch aussichtlos. Darum hebe Dich über dieses vermeintlich starre Urteil 

hinweg! Du alleine entscheidest, wer und was Du bist, Du alleine entscheidest über eine 
kleine oder große Perspektive, diese Wahl der Perspektive ist der alles entscheidende Faktor. 
Die Dinge und Ereignisse selbst bleiben von Deinem Entscheidungsprozess völlig unberührt. 

Die richtige Perspektive ändert alles. Zwar werden die gleichen Dinge und Ereignisse 
gesehen, aber das Bild wird niemals mehr das gleiche sein wie zuvor, denn nur im Licht der 

richtigen Perspektive wird die Wahrheit erkannt. 

Michael Ulbrich  

  

Selbsterkenntnis ist die Voraussetzung für die einzig richtige Perspektive. Diese Perspektive 
lässt keinen einzigen Stein auf dem anderen, alle bisherigen Maßstäbe, Beurteilungen, 

Werturteile und Denkpositionen werden durch die Selbsterkenntnis unwiderruflich vernichtet 
bzw. aufgehoben. Ohne Selbsterkenntnis jedoch rafft der Mensch in Gier innerhalb seiner 

winzigen Lebensspanne alles zusammen, was er kriegen kann, gleich ob es sich um materielle 
Dinge handelt oder um andere Annehmlichkeiten. Schnell noch Spaß haben, bevor die Party 
zu Ende geht! Innerhalb der Enge seiner winzigen Lebensspanne vermag der Mensch keinen 
größeren Sinn oder größeren Kontext zu erkennen; deshalb ist sein Streben nach Besitz und 
Freude/Spaß der einzige Sinn, den er wahrnehmen kann. Es ist wie auf einer Kirmes – Spiel, 
Spaß, Freude, Heiterkeit, hier sind sie dabei! Da der Mensch in guter Gesellschaft ist (damit 
meine ich, dass die meisten Menschen alle die gleiche Strategie verfolgen), gibt es keinen 

guten Grund, eine solche Strategie jemals zu hinterfragen. Die Funktionsweise entspricht in 
etwa dem Herdentrieb: Jeder agiert gleich gelagert, auch wenn der Einzelne nicht exakt weiß, 
warum eigentlich, bestenfalls sagt man, das ist halt so. Erst wenn eines Tages der Kirmesplatz 

in Flammen steht, wenn Krankheit und Tod vor Deiner eigenen Haustüre stehen, erst dann 
wirst Du erstmals Deine Strategien und Zielsetzungen hinterfragen müssen, ob Du willst oder 
nicht. Du hast keine andere Wahl, denn die Kirmes hat für lange Zeit geschlossen. Doch keine 
Panik, Du wirst nach und nach größere Ziele als einen Kirmesplatz finden können. Nach und 
nach wird es Dir gelingen, Dich der Selbsterkenntnis zuzuwenden. Doch ist an dieser Stelle 

Geduld gefordert: Schaffe als allererstes die kleine Perspektive ab, die direkt aus der 
Betrachtung Deiner Lebensspanne resultiert. Wisse, dass für diese Lebensspanne das Gleiche 
gilt wie für den Kirmesplatz: Es handelt sich um Illusionen. Über wahre Geduld verfügt nur 
derjenige, der Selbsterkenntnis erlangt hat, denn er weiß, dass er unendlich viel Zeit hat, da 

letztlich auch die Zeit einzig ein im Verstand generierter, weil gedachter Trennungsfaktor ist. 



 

400 

 

Was kann Dir schon Schlimmes passieren, wenn Du ohne Anfang und ohne Ende bist? Was 
kann Dich in Wahrheit schon erschüttern? Nichts! Dies zu erkennen und zu akzeptieren ist 
Deine größte Schwierigkeit und Hürde. Furcht hält Dich von der Selbsterkenntnis fern, Mut 

und Entschlossenheit, führen Dich zu ihr hin.  

Michael Ulbrich  

  

Falsche Lebensziele. Sogenannte Lebensziele werden dem Menschen praktisch von allen 
Seiten vorgegeben bzw. ans Herz gelegt. Es gibt natürlich solche Lebensziele, die der wahren 
Natur des Menschen dienlich sind, und eben solche, die dies definitiv nicht sind. Das hört sich 

erst einmal sehr einfach an, jedoch ist die richtige Unterscheidung für den normalen 
Menschen nur schwer erkennbar. Aus diesem Grund ist der normale Mensch diesbezüglich 

erst einmal orientierungslos. Wem glauben, wem vertrauen, wem Recht geben? Ein 
Lebensziel kann beispielsweise lauten: „Werde groß, stark und mächtig, damit Du in der Lage 
bist, alle Probleme Deines Lebens zu besiegen“. Ein weiteres Lebensziel kann beispielsweise 

lauten: „Werde der, der Du sein solltest“. Solche Lebensziele hören sich erst einmal 
vollkommen plausibel und richtig an, sie sind es jedoch leider nicht. Erst einmal zum Beispiel 
eins: Statt zu versuchen, groß und stark zu werden reicht es bereits aus, Deine wahre Natur zu 

erkennen. Statt Deine Probleme zu bekämpfen solltest Du zwei einfache Fragen stellen, 
nämlich Frage eins „Wer ist es, der die Probleme hat?“ und Frage zwei „Sind diese Probleme 
überhaupt entstanden?“ Das Lebensziel „Werde der, der Du sein solltest“ führt den Menschen 

hingegen gnaden- und ausweglos direkt in die Gefangenschaft. Bereits das erste Wort des 
vermeintlichen Lebensziels, „werde“, bedeutet nur eines, nämlich, dass Du es jetzt definitiv 
nicht bist. Wenn Du jedoch jetzt nicht der bist, der Du sein solltest, so bedeutet dies einen 

gravierenden Mangel. Du bist also mangelhaft. Nichts anderes bedeutet eine solche Aussage. 
Natürlich, jetzt kann man unter riesigen Anstrengungen versuchen der zu sein, der man sein 
sollte, versuchen, größer zu werden. Denn ein solcher Versuch legt den Schluss nahe, dass 
man sich vollkommen neu erfinden muss – ein fataler Fehler. Ich sage „Du bist der, der Du 

sein solltest, Du warst immer schon der, der Du sein solltest, Du wirst immer der sein, der Du 
sein solltest!“ Das ist die einzig richtige Aussage, die es zu treffen gilt. Natürlich, der Mensch 

im Allgemeinen verhält sich gegenwärtig nicht so wie derjenige, der er in Wahrheit ist, das 
gebe ich gerne zu. Dies liegt jedoch einzig an all dem Müll und Unrat, die Dein Verstand und 
Dein Ego über all die viele Jahre angehäuft und eingelagert hat. Werturteile über alle Maßen. 
Bewertung und Bemessung bedeuten den Tod der Intuition. Diese Massen an Unrat sind es, 

die Dein wahres Wesen verdecken/überdecken und überlagern. Trotzdem bist Du immer „der, 
der Du sein solltest“. Aus diesem Grunde reicht es bereits aus, den produzierten Unrat/Müll 

Deiner Verstand-Ego-Einheit zu entsorgen. Auch die Tatsache, dass der Mensch 
offensichtlich niemals zufrieden ist, hat exakt die gleiche Ursache. Egal, wo der Mensch ist, 
er will immer woanders hin; egal was er hat, er will immer etwas anderes. Und ist ein Ziel 

erreicht, entstehen dafür fünf neue. Doch auch hier ist nicht das wahre Wesen des Menschen 
der Verursacher, denn das wahre Wesen des Menschen ist immer zufrieden und weilt in Stille, 

unabhängig von Ort oder Ziel. Wieder einmal ist die Verstand-Ego-Einheit der 
orientierungslose Kapitän, der das Schiff geradewegs auf das Riff steuert. Denn was hindert 

Dich daran, genau jetzt, genau hier – ich meine in diesem gegenwärtigen Moment – 
vollkommen zufrieden und glücklich zu sein? Darum noch einmal: Beseitige einfach nur die 

Hindernisse. Geschieht dies, passt sich die „Äußere Person“ dem wahren Wesen des 
Menschen in einer vollkommenen Weise an. Statt also vergeblich zu versuchen, Dich neu zu 
erfinden, oder zu wachsen, reicht es aus, Dein wahres Wesen zu befreien. Denn wie gesagt: 

Du bist immer der, der Du sein solltest, denn Du kannst gar nichts anderes sein als das! 

Michael Ulbrich 



 

401 

 

  

Einmal angenommen, ein normaler Mensch verweilt in völliger Stille, so ist er geneigt 
anzunehmen, dass diese Stille bereits die größtmögliche Stille und Ruhe darstellt, die 

potenziell für ihn erreichbar ist. Doch ganz so einfach ist dies nicht, denn selbst innerhalb 
dieser Stille, Ruhe und Untätigkeit herrscht in ihm immer noch ein großes Ungleichgewicht in 
Form unbewusster Handlungs- und Bestrebungstendenzen. Diese Tendenzen zerren selbst in 
einer Phase der Stille und Ruhe noch im Hintergrund des Bewusstseins am Menschen. Am 

einfachsten ist dies frühmorgens unmittelbar beim Aufwachen aus tiefem Schlaf feststellbar: 
Für den Bruchteil einer Sekunde sind diese Handlungs- und Bestrebungstendenzen zwar nicht 
vorhanden, nur einen winzigen Moment später werden sie jedoch wieder unweigerlich an die 

Oberfläche des Bewusstseins treten und vom Menschen Besitz ergreifen. Eins ist jedoch 
sicher: Erst wenn es Dir gelingt, diese wilden und tobenden Handlungs- und 

Bestrebungstendenzen fallenzulassen oder zumindest vollkommen zu kontrollieren, ist es Dir 
möglich, die Stille und den großen Frieden zu finden, jedoch keineswegs vorher. 

Michael Ulbrich 
 

 Der Mensch, der Schuld in welcher Form auch immer auf sich geladen hat, ist erst einmal 
untrennbar an seine Schuld gekettet. Er kann sich seiner Schuld nicht entledigen, kann sie 

nicht zurücklassen, kann ihr ebenso wenig davonlaufen. Egal wo er ist, egal wohin er geht, die 
Dunkelheit seiner Schuld ist bereits dort. Somit scheinen erst einmal alle Versuche, der 

Schuld zu entkommen, fruchtlos zu sein. Im Prinzip trifft diese Aussage auch zu, bis auf eine 
alles entscheidende Ausnahme: den Lernprozess. Lernt der Mensch aus seinen Fehlern, 

akzeptiert er seinen Irrtum und sein Scheitern und entsagt er den gemachten Fehlern für alle 
Zeit, so wandelt er sich automatisch. Die gewandelte Person, die den Fehlern und Irrtümern 

entsagt hat, wird und muss die Schuld nicht mehr tragen, denn die Schuld gehört nunmehr zu 
der alten Person! Die Schuld kann und wird der neuen Person nicht folgen. Dies ist die einzig 

wahre Möglichkeit, der eigenen Schuld zu entkommen. Wer am Irrtum und den Fehlern 
festhält und wie ein trotziges Kind sein Fehlverhalten verteidigt und rechtfertigt, bleibt in 

seiner eigenen Dunkelheit gefangen. Niemand wird von außen kommen und die Dunkelheit 
des Irrtums vom Menschen entfernen, denn die Dunkelheit des Irrtums existiert nur in der 

Person selber. Nur der Mensch selber ist dazu befähigt, diesen alles entscheidenden Schritt zu 
vollziehen. 

Michael Ulbrich 

 

Alles Streben ist nutzlos, 
alles Kämpfen ist Irrtum, 

alles Anhaften ist falsch, 

alles Festhalten ist sinnlos, 
alles Wollen ist fruchtlos, 

aller Besitz ist wertlos, 

alle Macht ist machtlos, 
alle Stärke ist Schwäche, 

alle Kraft ist kraftlos. 

Aber genau in jenem Augenblick, wo Du dies begreifst und vor diesem Begreifen nicht 
davonläufst, wirst Du automatisch das finden, was sämtliche zuvor gemachten Feststellungen 
ins Gegenteil verkehrt. Denn durch das Erkennen des Falschen wird automatisch das einzig 

Wahre gefunden. Erst die vollkommene Schwäche, hervorgerufen durch die Kapitulation der 
einfachen Wünsche und Anhaftungen, gibt den Blick frei auf das, was immer vollkommen ist, 



 

402 

 

war, und immer sein wird. Nur das Unwandelbare kann den Frieden und die Liebe 
hervorbringen, welche ebenso unwandelbar sind. Der Frieden und die Liebe, die das 

Begrenzte hervorbringt, entsprechen immer nur der Natur des Begrenzten, es gibt somit keine 
Kontinuität: Das, was entsteht, vergeht auch wieder. Dies gilt jedoch nicht für das 

„universelle Bewusstsein“, denn dessen Liebe kann durch nichts und niemanden beeinflusst 
oder beeinträchtigt werden. Sinn ist es, den Irrtum zu finden und zu erkennen. Das Finden und 
Erkennen des Irrtums erzeugt jedoch ohne Verzögerung Angst, denn es gilt an diesem Punkt 
dem Irrtum Auge in Auge gegenüberzustehen. Den Irrtum zuzulassen bedeutet erst einmal, 
alles Bekannte und Geglaubte zu verlieren. Der Irrtum muss jedoch unter allen Umständen 

akzeptiert und angenommen werden, denn ohne eine solche Annahme entsteht keinerlei 
Lernprozess. Der Verstand wird jedoch mit allen Mitteln versuchen, eine solche Annahme 
und Akzeptanz zu verhindern – exakt diese Vorgehensweise entspricht seiner Natur. Der 
Irrtum steht im direkten Gegensatz zu den Handlungsparametern des Verstandes, der den 
Irrtum bis zuletzt nicht wahrhaben will. Selbstverständlich weiß der Verstand um diesen 

Irrtum, er weiß jedoch auch, dass die aktive Annahme und Akzeptanz dieses Irrtums seine 
uneingeschränkte Regentschaft für immer beenden wird. Genau darum geht es. Akzeptiere die 

Ohnmacht Deiner „Äußeren Person“, und Du wirst das Unwandelbare in Dir – Deiner 
„Inneren Person“ – finden. 

Michael Ulbrich 

  

Obwohl meine Ausführungen bezüglich des „Begrenzten“, des „Unbegrenzten“ und der 
unteilbaren Einheit, in der beides, Begrenztes und Unbegrenztes, in ewiger Harmonie vereint 

sind, aus meiner Sicht vollständig sind, möchte ich trotzdem an dieser Stelle auf ein unendlich 
mächtiges Werkzeug zurückgreifen: das Diamant-Sutra des Mahayana-Buddhismus. Korrekt 
übersetzt bedeutet dieses Sutra „ der Diamant, der die Illusion durchschneidet“. Mit diesem 

Werkzeug möchte ich die Beziehung zwischen der begrenzten und der unbegrenzten 
Perspektive nochmals verdeutlichen. Kern dieses Diamant-Sutras ist ein paradoxer 

Dreischritt, der die Logik des Verstandes nachhaltig zu erschüttern vermag, wenn im richtigen 
Kontext verstanden. Der paradoxe Dreischritt verläuft immer in gleicher Reihenfolge. Als 
Beispiel nehmen wir nun für diesen Dreischritt die Farbe rot. Er lautet dann wie folgt: Was 

man rot nennt, ist nicht rot, und genau deshalb ist sie rot. In verlängerter und etwas 
ausführlicherer Form könnte der Dreischritt folgendermaßen lauten: Die Farbe ist rot. Aber ist 
die Farbe in Wahrheit rot? Dem ist nicht so, deshalb ist die Farbe rot zu nennen! Dies ist ein 
Schmetterling. Betrachtet man den Schmetterling jedoch genau, so erkennt man, dass es kein 
Schmetterling ist. Deshalb ist er Schmetterling zu nennen. Ohne Hintergrundwissen könnte 
man meinen, ein solcher Ausspruch sei ein schlechter Scherz, ein Witz, bei dem man nur 

nicht genau weiß, an welcher Stelle man lachen soll. Trotzdem handelt es sich keineswegs um 
einen Scherz, sondern, wie bereits gesagt, um ein mächtiges Werkzeug zur Selbsterkenntnis. 

Der paradoxe Dreischritt des Diamant-Sutras verdeutlicht die Widersprüche durch das 
Hervorheben eben dieser vollkommen widersprüchlichen Aussagen, die zudem extrem kurz, 
knapp und hart scheinbar unversöhnlich aufeinander prallen. Die Widersprüche jedoch, die 

dieser Dreischritt so deutlich aufzeigt, sind in Wahrheit gar keine! Jede Aussage wurde 
nämlich jeweils aus einer anderen Perspektive getätigt. Jede Aussage besitzt somit, auf die 
jeweilige Perspektive bezogen, einen absoluten Wahrheitsgehalt. Diese Perspektive ist der 

alles entscheidende Unterschied. Die Aussage: „Die Farbe ist rot“ wurde aus der Perspektive 
der Begrenzung getätigt, sie entspricht unserer normalen und alltäglichen Wahrnehmung. 

Aber die Frage: „Ist die Farbe in Wahrheit rot?“, das aktive Hinterfragen bzw. die 
verneinende Aussage: „Die Farbe ist nicht rot“ bedeuten Bewegung, bedeuten einen Wechsel 
in der Perspektive. Es ist eine Weder-noch-Position, eine Nicht-dies-noch-das-Position, die 



 

403 

 

auf eine Veränderung/Bewegung hinsichtlich der Perspektive hinweist. Darauf folgt die 
definitive Aussage: „Deshalb ist die Farbe Rot zu nennen“. Diese Aussage wird aus der 

Perspektive des Unbegrenzten getätigt, das heißt, es ist aus dieser Perspektive heraus 
notwendig, der Illusion einen Namen zu geben. Ein solcher Name ist zwingend notwendig, 

denn das Unbegrenzte selber kennt keine Unterscheidung. Nur wer diese Erläuterung wirklich 
versteht, wird meine Ehrfurcht vor diesem mächtigen Werkzeug ermessen können. Aus 

meiner persönlichen Sicht hebt das Diamant-Sutra die Widersprüche jedoch nur aus einer 
einzigen Absicht hervor. Diese Absicht ist, all diese Widersprüche als nichtig/nicht vorhanden 

zu verstehen. Ziel des Sutras ist nicht, zwischen der einen und der anderen Perspektive zu 
wählen, sondern die darüber liegende ganzheitliche Perspektive zu erkennen, in der 

Widersprüche weder vorhanden noch möglich sind. Gegensätze denkt der Verstand als 
getrennt liegend – das Helle auf die linke Seite, das Dunkle auf die rechte Seite. Dem ist 

jedoch nicht so. Wie bereits der Titel meines Manuskripts sagt, ist die Einheit in Wahrheit 
stets unteilbar, sie kann einzig teilbar gedacht werden. Deshalb ist die getrennte 

Wahrnehmung aus meiner Sicht keineswegs das letzte Wort bzw. das Ziel, sondern es gilt 
vielmehr, alles in allem wahrzunehmen, eben nicht dies oder das. Es gilt gerade keine 

Auswahl zu treffen, denn wer nichts wählt, wählt alles! Das Diamant-Sutra ist, wie ich bereits 
sagte, ein mächtiges Werkzeug. Es liegt an Dir, ob Du es benutzen/handhaben kannst oder 

nicht. Es gilt den paradoxen Dreisatz nicht einfach zu lesen, sondern zu fühlen! Wie gesagt, 
Du musst diese Widersprüche nicht zerstören. Du musst lediglich erkennen, dass diese 
Widersprüche in Wahrheit gar nicht entstanden sind, sondern nur im Verstand gedacht 

werden. Selbsterkenntnis benötigt immer einen Schlüssel. Dieser Schlüssel muss alle Stifte – 
wohlgemerkt alle Stifte – in die richtige Position schieben, damit die Türe zu Deinem Selbst 
geöffnet werden kann. Jeder noch so winzige Widerspruch, ein einziger Konflikt, und Dein 
Schlüssel wird nicht öffnen. Erst wenn sich alles in der richtigen Konstellation, im richtigen 
Verständnis, in vollkommener Harmonie befindet, erst dann, keinesfalls früher, wird Dein 
Schlüssel öffnen. Wenn sich alles in unendlicher Harmonie befindet, wird Dein Schlüssel 

gewiss öffnen. Stille, Harmonie und Frieden sind der untrügliche Indikator hierfür, ein Irrtum 
ist ausgeschlossen.  

Michael Ulbrich  
  

 

 
 

 

 
 

*** 

***Auf der nächsten Seite findest Du eine „große Weisheit“!*** 
*** 

 

 
 

 

 
 

 



 

404 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 



 

405 

 

 

 

*** 
***Wiederum auf der nächsten Seite findest Du die letzte und gleichzeitig auch 

größtmögliche Weisheit. Diese Weisheit kann durch nichts und niemanden jemals überragt 
werden. Gebe Du dieser Weisheit einen Sinn, denn dann ist alles getan.*** 

*** 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 



 

406 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

Liebe 

 

  
  


