Der Kern der Lehre
The Core

Hauptunterschied zwischen dem ,Yogi/weisen Menschen” und dem

,Jhormalen Menschen”

Problemstellung ,Ich” im Verhaltnis zu den ,Anderen”

Der Hauptunterschied zwischen dem Yogi, oder auch weisen Menschen, und dem normalen
Menschen liegt vor allem darin begriindet, dass der Yogi keinerlei Meinungen, Werturteile,
Vorurteile oder andere dhnliche starre/feste Positionen irgendwo in seinem Geist lagert oder
archiviert. Als Konsequenz besitzt/benétigt der Yogi/Weise somit weder ein Lager noch ein
Archiv oder irgendeine Art von Werturteilsspeicher, wie ihn der normale Mensch
selbstredend besitzt und benutzt. Exakt das macht den alles entscheidenden Unterschied aus!
Der normale Mensch bildet im Laufe seines Lebens fortwihrend riesige Mengen an
Meinungen, Urteilen, Bemessungen, Wertschidtzungen etc., die er allesamt in seinem
Werturteilsspeicher archiviert. Zum Faktor der einfachen Archivierung kommt als weiterer
essentieller Faktor die ,,Verkniipfung der Inhalte* untereinander und miteinander hinzu. Diese
Archivierung/Verkniipfung verfolgt mehrere Ziele. Zum einen soll sie dem Menschen eine
Art von Sicherheit bieten, nach dem Motto: Die Inhalte dieses Speichers sind die Summe
seiner bisherigen Erfahrungen. Plan ist es, zu einem spéteren Zeitpunkt auf diese Summe
zuriickzugreifen, um Schaden vom Menschen abzuwenden bzw. dem Menschen von Nutzen
zu sein, also ihm zu einem personlichen Vorteil zu verhelfen. Zum anderen sollen die
archivierten Werkzeuge einer Mehrfachnutzung zugefiihrt werden. Aus diesem Grund steigt
die Menge des Archivmaterials permanent an, seine Reduzierung entspriache nicht der Natur
des Verstandes. Absolut wichtig ist es, den Umstand zu erkennen, dass nur die Summe des
gesamten Archivs iiberhaupt erst die Person/Personlichkeit des normalen Menschen als ,,Ich-
Konstrukt* entstehen ldsst, was der normale Mensch jedoch so erst einmal nicht
nachvollziehen kann.

Zuriick zum Yogi/Weisen: Natiirlich fragt jetzt der normale Mensch: ,,Wie soll das gehen?*,
,»Wie soll jemand handeln, ohne auf einen Werturteilspeicher zuriickzugreifen?*, ,,So ganz
ohne Meinung, ganz ohne Personlichkeit?*, ,,Wozu soll das {iberhaupt gut sein?*‘. Damit
verbunden ist der Vorwurf der Verantwortungslosigkeit, nach dem Motto: ,,Wenn das jeder
Mensch so machen wiirde, wo kimen wir denn da hin?* usw. Erst einmal ist es wichtig
hervorzuheben, dass der Yogi/Weise aus der Perspektive des normalen Menschen heraus sehr
wohl handelt. Der Yogi/Weise scheint selbststindige Handlungen zu vollziehen, ganz genau
wie es der normale Mensch eben auch macht. Dieser Anschein ist jedoch letztlich eine
Fehlinterpretation des normalen Menschen. Warum? Die Notwendigkeit des Handelns stellt
sich dem Yogi/Weisen als eine zu I6sende Aufgabe bzw. als eine zu beantwortende Frage.
Diese Aufgabe gilt es bestmoglich zu 16sen, bzw. es ist grundsitzlich die bestmogliche
Antwort fiir die gestellte Frage zu finden. Dabei mochte ich anmerken, dass der Yogi/Weise
bei der Beantwortung der Frage durchaus eine Antwort wéhlen wird/muss, die nicht
unbedingt der hochsten Weisheit entspricht. Warum? Nun, die Antwort muss direkt mit dem
Lernstatus des Gegeniibers korrespondieren, denn was niitzt die beste Weisheit, wenn das

——————————
407



Gegeniiber sie nicht erfassen kann? Gar nichts! In einem solchen Fall verkehrt sich die
Weisheit direkt ins Gegenteil und konnte als Arroganz des Yogi/Weisen interpretiert werden.
Das jedoch nur am Rande.

Exakt bis zu diesem Punkt konnte man unterstellen, der Yogi/Weise und der normale Mensch
befidnden sich immer noch auf gleichem Weg. Ich sage einfach einmal Ja. Den Bruchteil eines
Moments spiter ist dies jedoch nicht mehr der Fall, denn beide Wege trennen sich vollstiandig
voneinander und schlagen vollig gegensitzliche Richtungen ein. Warum? Ganz einfach: Der
normale Mensch interpretiert jede Aufgabe, die sich ihm stellt und jede Frage, die ihm gestellt
wird, als seine ganz personliche Aufgabe und als seine ganz personliche Frage. Das ist vollig
normal, es ist aber wichtig, dies auch wirklich im Detail zu verstehen. ,,Meins*, ,,meine
Aufgabe®, ,,meine zu beantwortende Frage* — der normale Mensch hat somit die Pflicht, die
jeweilige Aufgabe zu erledigen bzw. die Frage zu beantworten. Sein Besitz bedeutet auch
immer seine Pflicht und seine Last, aber auch seine Freude. All diese Dinge/Aufgaben und
Fragen betreffen den normalen Menschen also immer direkt und personlich, es existiert
keinerlei Abstand zu diesen Dingen, Aufgaben oder Fragen. Ganz anders verhilt es sich
jedoch beim Yogi/Weisen, den ich einmal etwas iibertrieben den ,,Personlichkeitslosen*
nenne, denn ihm gehort nichts und kann auch iiberhaupt gar nichts gehoren! Verstehe: Da wo
keine Person ist, existiert auch kein Besitz, existiert somit auch keine Pflicht, die erfiillt
werden miisste, existiert auch keine Last, die getragen werden miisste. Aber, wie gesagt,
handelt der Yogi/Weise aus Sicht des normalen Menschen dennoch, denn wer sonst erledigt
dann all seine Aufgaben, die es nun einmal zu erledigen gilt, und beantwortet all die Fragen,
die es zu beantworten gilt? Fiir den normalen Menschen muss es einfach der Yogi/Weise
selber sein, anders kann der normale Mensch das Gesehene nicht interpretieren. Er sieht, die
Aufgaben werden erledigt, also muss auch der Yogi/Weise handeln — aus und fertig, alles
andere ist aus seiner Sicht umgangssprachlich Quatsch oder Nonsens. Doch wie gesagt, dies
scheint nur so zu sein. In Wahrheit delegiert der Yogi/Weise die an ihn gestellten Aufgaben
ebenso wie die an ihn gestellten Fragen sofort weiter. Er delegiert alles ohne jeden Umweg
direkt an seine — wie ich sie nenne — ,,michtigen Vier®, die letztlich aber eine Einheit sind.

Diese ,,midchtigen Vier* sind die ,,Intuition®, das ,,Fiihlen*, die ,,Liebe* und in ihrem Gefolge
immer auch die ,,Weisheit“. Diese ,,michtigen Vier* sind es, die im Yogi/Weisen handeln, sie
geben miihelos und ohne jedes Nachdenken die bestmogliche Antwort; ebenso lassen sie
unverziiglich das bestmogliche Werkzeug im Geist fiir die zu 10sende Aufgabe entstehen.
Uber allen Handlungen liegt immer das Gefiihl der absoluten Leichtigkeit, des absoluten
Friedens und der vollkommenen Stille. Der Yogi/Weise selber tut nichts. Und gerade weil er
selbst nicht handelt, 6ffnet er seine Pforten den ,,médchtigen Vier*, die vielmehr selbstindig
durch ihn hindurch wirken. Weisheit ist niemals integraler Bestandteil einer Person. Genau
das Gleiche ist auch fiir die anderen drei Werkzeuge festzustellen. Trotzdem entsprechen
letzten Endes ausschlieBlich die ,,méchtigen Vier* der wahren Natur des Menschen, jedoch
abseits jeder Person/Personlichkeit. Sehr wichtig ist zudem: Nach Erledigung einer gestellten
Aufgabe bzw. nach Beantwortung einer zuvor gestellten Frage gibt der Yogi/Weise alle
Erkenntnisse, alle Losungswege, alle Antworten und alle Werkzeuge wieder zuriick in das
neutrale Bewusstsein. Aus Sicht des normalen Menschen ist das natiirlich pure
Verschwendung. Zudem schlussfolgert er, dass dadurch der gesamte Lernprozess vernichtet
und zerstort wird. Dem ist auch so. Denn die ,,méchtigen Vier* miissen im Gegensatz zum
normalen Menschen nicht lernen. Der Yogi/Weise wird niemals zulassen, dass ein einmal
gebrauchtes Werkzeug eingelagert/archiviert oder mit anderen Inhalten verkniipft wird.
Ebenso gehort eine einmal gegebene Antwort ebenso fallen gelassen. Nichts darf archiviert

——————————
408



oder festgehalten werden! Einzige Ausnahme diesbeziiglich stellen natiirlich die Lernprozesse
dar, die auf der Verstandesebene notwendig sind, um in der duBleren Welt zurecht zu kommen.
Trotzdem, der ideale Geist ist vollkommen fliissig! Ein einziges Werturteil stellt bereits ein
Hindernis fiir den idealen Geist dar. Der normale Mensch denkt: ,,Was soll‘s, die paar
wenigen Meinungen, die ich schon habe!“. Doch bedenke: Deine Meinungen werden wachsen
an GroBe und Zahl, ohne Kontrolle und ohne Steuerungsmechanismen werden sie von Dir
Besitz ergreifen und Dich als Laufburschen durch die Gegend schicken. ,,Intuition®, ,,Fiihlen®,
,Liebe“ und ,,Weisheit* konnen nicht durch den Dschungel Hunderttausender
egoistischer/einfacher Meinungen hindurch wirken. Diesbeziiglich ist jeder einzige Gedanke,
ist jedes Werturteil ein Hindernis. Entdeckt der Yogi/Weise in seinem Geist eine feste
Struktur, so wird er diese umgehend fallen lassen/zerstoren, dahingehend ist er extrem
aufmerksam und achtsam, weil er die Gefahr solcher Strukturen hinldnglich kennt. Wie
gesagt, erledigt er somit selber keinerlei Aufgaben, noch beantwortet er Fragen. Eben weil das
so ist und der Yogi/Weise all seine Aufgaben/Fragen delegiert (diese Formulierung gilt nur
fiir den normalen Menschen, denn niemand muss in Wahrheit etwas delegieren), wird er von
all diesen Dingen auch niemals selber belastet, sie 16sen sich im wahrsten Sinne des Wortes
,von alleine*, da sich der Yogi/Weise niemals selber als Handelnden sieht.

Der normale Mensch hingegen fiihlt sich sehr wohl durch seine Aufgaben und die an ihn
gestellten Fragen belastet. Der Grund hierfiir ist simpel: Bevor der normale Mensch eine
Handlung ausfiihrt, legt er grundsétzlich immer seinen ganz personlichen MaBstab an die zu
erledigende Aufgabe an. Nun, derer Mal3stidbe hat der normale Mensch sehr viele, als erstes
wird er jedoch immer nur einen einzigen seiner vielen MaBstibe anlegen, und dieser Maf3stab
lautet ,,vorteilhaft* oder ,,unvorteilhaft®, ,,Gewinn‘ oder ,,Verlust®, ,,Wollen‘* oder
»Vermeiden®. Der normale Mensch schaut somit vor allen anderen Dingen, ob die zu
erledigende Aufgabe einen ,,Gewinn oder einen ,,Verlust* darstellt. Der Yogi/Weise
hingegen benutzt solche Malistibe nicht, er erledigt die gestellte Aufgabe einfach nur. Gut
oder schlecht, leicht oder schwer — all diese Maf3stibe bleiben stets unbenutzt, denn der
Yogi/Weise kiimmert sich nicht um irgendwelche Werturteile. Der normale Mensch jedoch
kann nicht anders: Er wiegt, bemisst, beurteilt und vergleicht. Dazu bemiiht er seinen
Verstand, der nun das ganze Archiv bzw. den relevanten Bereich seines Werturteilsspeichers
dahingehend nach bisherigen Ubereinstimmungen durchsucht. Kommt der normale Mensch
nun zu dem Schluss, die zu erledigende Aufgabe sei angenehm, schon und leicht, so wird er
schnell euphorisch und sagt ,,JJa, mache ich gerne®. Ist die Aufgabe jedoch schwer und hart, so
wird er jedoch auch entsprechend niedergeschlagen und enttduscht sein, noch dazu wenn alle
seine Vermeidungsstrategien, die meist sehr ausgekliigelt sind, versagen. Dann wird die
Aufgabe zur Qual, zu einer Last, die der normale Mensch zu tragen hat.

Der Yogi/Weise jedoch ist immer gliicklich, denn er trigt ja wie gesagt keinerlei Last. Nun
wird der normale Mensch sagen, dass auch er schone oder gar wunderbare Zeiten verlebt,
raumt aber auch die Kehrseite der Medaille ein — all die miihevollen, qualvollen und traurigen
Zeitabschnitte, die ihn personlich direkt betreffen. Er bleibt jedoch stets bei seiner Meinung,
dies miisse so sein, da ihm ja ansonsten jegliches Gliick entgehen wiirde. Genauso unterstellt
er nun gemil seiner eigenen Logik, dass der Yogi/Weise niemals gliicklich sein kann, eben
weil dieser ja niemals selber der Handelnde ist. Diese Schlussfolgerung, stellt den
groftmoglichen Fehler dar, denn exakt das Gegenteil ist der Fall: Der Yogi/Weise delegiert
alle Aufgaben an die ,,médchtigen Vier, die alle Aufgaben des Yogis/Weisen miihelos
erledigen. Der Yogi/Weise als Beobachter empfindet bei dieser Betrachtung stets ein Gliick
ungeahnten Ausmales, denn eins ist vollkommen klar: Wer sich selber den ,,médchtigen Vier*

——————————
409




schenkt, demjenigen schenken sich immer auch ,,die méichtigen Vier*. Der Yogi/Weise strebt
niemals aktiv das Gliick an, noch beansprucht er irgendeine Art von Gliick oder Liebe fiir
sich, denn dann wiirde sofort eine Person/Personlichkeit entstehen. Der Yogi/Weise behilt
niemals etwas fiir sich, dies bezieht sich sowohl auf materielle Dinge, als auch Inhalte auf der
geistigen Ebene. Ein solches Bestreben entsprache immer dem Denken des Egos eines
normalen Menschen. Das Gliick des Yogis/Weisen ist durchgingig und unterliegt keinerlei
Schwankungen; auch hat der Yogi/Weise keine Angst, dieses Gliick zu verlieren, denn er
weil, dass dies nicht geschehen kann. Der normale Mensch hingegen liefert sich durch sein
standiges Beurteilen selber in jeder Beziehung aus. Hilflos und ohnméchtig unterwirft er sich
auf Gedeih und Verderb den dufleren Dingen und Ereignissen. Seine Werturteile fiir die
Ereignisse von morgen hat er heute schon in seinem Archiv konstruiert und gespeichert.
Bereits dadurch hat sich der normale Mensch selber in seiner eigenen Zukunft vorverurteilt.
Er erkennt jedoch nicht den Umstand, dass er dadurch selber der Verursacher seines eigenen
Leids geworden ist. Aber, wer sonst sollte dafiir verantwortlich sein, wenn nicht er selbst?
Warum ist das der Fall? Der normale Mensch sieht die Verantwortung fiir sein gesamtes
eigenes Leid immer nur in den dufleren Dingen, in Wahrheit jedoch liegt die Ursache/Schuld
einzig in seinem eigenen Beurteilungswahn begriindet. Dieser kann jedoch gebrochen werden,
wie es eben der Yogi/Weise erfolgreich vorgemacht hat. Der normale Mensch erntet hier und
da ein wenig Freude und SpaB}; aufgrund seines Bewertens erntet er jedoch ebenso viel
Schmerz und Trauer, daran besteht keinerlei Zweifel. Der Yogi/Weise dient jedoch einzig der
,JIntuition®, dem ,,Fiithlen®, der ,,Liebe‘ und der ,,Weisheit*, darum sind auch nur diese
,michtigen Vier* seine verdiente Ernte. Aus diesem Grund ist der Yogi/Weise
unerschiitterlich. Plumpe Stirke, Groe oder Kraft bedeuten in Wahrheit einzig Schwéche.
Wirklich stark sind einzig die ,,michtigen Vier*. So betrachtet, ist der Yogi/Weise fiir den
normalen Menschen vollkommen schwach. ,,Fiithlen®, ,,Liebe‘ — fiir so einen Luxus hat der
knallharte Geschiftsmann keine Zeit. Macht bedeutet fiir ihn Geld und Luxus. In Wahrheit ist
jedoch einzig der fast oder ganz besitzlose Yogi/Weise unendlich stark. Dabei ist er jedoch
niemals eine starke Person/Personlichkeit, denn wie ich bereits sagte, ist er keine Person;
vielmehr resultiert seine unendliche Stédrke direkt aus der vollkommenen Schwiiche seiner
Person, die so schwach ist, dass sie eben nicht mehr vorhanden ist. Statt der kleinen
schwachen Person mit seinen sich stidndig dndernden egoistischen Zielsetzungen handeln nun
einzig die ,,méchtigen Vier", stets zum Wohle aller Wesen.

Noch einmal zuriick zum normalen Menschen. Hat der normale Mensch seinen ersten
Malistab abgearbeitet, (Wollen oder Nichtwollen), und muss er diese Aufgabe erledigen bzw.
diese Frage beantworten, so ist dies seine ganz eigene und personliche Pflicht. Er als der
Handelnde und Ausfiihrende ist immer personlich an diese Pflicht gebunden. Vollig anders als
der Yogi/Weise, richtet der normale Mensch die Aufgabe bzw. die Frage an den Verwalter
seines Archivs, namlich seinen Verstand. Dieser geht nun widerwillig und miihselig hin und
durchsucht das gesamte Archiv bzw. relevante Teile des Archivs nach Werkzeugen oder
Antworten, die in etwa auf die gegenwirtige Aufgabe/Frage passen und somit erneut
verwendet werden konnen. Das Hauptmotiv liegt in der Faulheit und Bequemlichkeit des
normalen Menschen. Denn welches Werkzeug oder welche Antwort auch immer der normale
Mensch innerhalb seines Archivs finden mag, es ist niemals das ideale Werkzeug bzw. die
ideale Antwort fiir die gegenwirtig zu 16sende Aufgabe/Frage! Warum? Ganz einfach: Jede
einzelne Aufgabe, jede einzelne Frage verlangt immer nach der bestmoglichen Losung. Keine
einzige Aufgabe, keine einzige Frage gleicht einer anderen in perfekter Art und Weise,
zumindest nicht bezogen auf das Leben, das der normale Mensch fiihrt. Zugegeben, es gibt
sehr wohl gleich gelagerte Aufgabenstellungen und dhnliche Fragestellungen, trotzdem ist es
grundsitzlich falsch, eine bereits gebrauchte, in etwa passende Antwort zu geben, denn die

——————————
410




ideale Antwort stellt immer eine Mal3-/Einzelanfertigung dar! Mit der Strategie des normalen
Menschen kann in der Regel nicht das ideale Werkzeug gefunden werden, es sei denn, die
Suche im Archiv des Menschen bleibt ergebnislos. Nur in diesem einen Fall bildet der
normale Mensch gezwungenermal3en eine individuelle Antwort, die eines Lernprozesses
bedarf. Dieses neu gebildete Werkzeug wird dann jedoch wie iiblich ,,fiir spéter im
Werturteilspeicher ein Leben lang eingelagert und blockiert somit wieder einmal den idealen
Geist. Zudem gibt es sehr viele Aufgabenstellungen im Leben, die iiberhaupt keinen
Riickgriff auf den Verstand bzw. auf das Meinungsarchiv benétigen. Ein Beispiel: Eine alte
Dame stiirzt ungliicklich auf dem Biirgersteig und schlégt sich beide Knie blutig. Muss der
Mensch nun wirklich erst seinen Verstand nach der richtigen Antwort innerhalb seines
Archivs suchen lassen? Diese Erkenntnis ist auf sehr viele Aufgabenstellungen absolut
ibertragbar. Warum miihevoll den Verstand um Rat bitten, wo es doch vollig ausreicht, die
Aufgabe an die ,,Intuition®, das ,,Fiihlen®, die ,,Liebe‘ und die ,,Weisheit* zu delegieren? Die
Person des normalen Menschen ist immer klein und begrenzt, die ,,michtigen Vier* jedoch
sind ,,flawless — makellos. Nimmt der Mensch seinen Verstand zuriick, so werden die
,michtigen Vier* fiir immer die Regentschaft innehaben. Denn die ,,Intuition* schenkt dem
Menschen die ideale Antwort, noch bevor der normale Mensch die Frage tiberhaupt an seinen
Verstand weitergeleitet hat. Das ,,Fiihlen* schenkt dem Menschen stets das rechte Mal3 und
das richtige Verhiltnis seines Handelns, jedoch ohne einen miihevollen Wiegeprozess. Die
,Liebe“ ldsst das Ego und die Eigenliebe sofort verdampfen, eine Gegenwehr des Egos ist
nicht moglich. Die ,,Weisheit* legt sich iiber alle Prozesse gleich welcher Art, ist sie doch
immer direkter Diener der ,,Liebe* selbst. Die Masse der Menschen besteht jedoch
selbstredend aus egogesteuerten und daher normalen Menschen, die allesamt einzig auf den
eigenen Vorteil fokussiert sind. Sie handeln in erster Linie nur fiir sich selbst. Sicher, sie
lieben sehr wohl auch andere Menschen, jedoch lieben sie sich selber in Wahrheit immer an
erster Stelle: ,,Erst ich, dann vielleicht die anderen®.

Genau an diesem Punkt sehe ich den richtigen Moment fiir die Einleitung fiir das Thema ,,Ich
im Verhiltnis zu den anderen®, weil dieses Thema den Menschen extrem viele und massive
Probleme hinsichtlich seiner selbst evoziert. Das liegt grundsitzlich daran, dass sich der
Mensch als Individuum/Person/Personlichkeit immer mit den anderen Menschen innerhalb
seines Umfelds vergleicht. Dieses Abgleichen der eigenen mit den anderen Personen ist ein
vollig normaler Prozess, ein vollautomatischer leider noch dazu. Einmal vorweg: Der
Yogi/Weise fiihrt solche Abgleiche nicht durch, denn wie bereits gesagt: Wo keine
Person/Personlichkeit existiert, muss auch nichts verglichen oder abgeglichen werden. Die
normalen Menschen werden in der Regel durch diese stindigen und direkten Vergleiche
bewegt und unverziiglich beeinflusst. Man nehme eine Arbeitsstelle, auf der 50 faule Egoisten
mehr oder weniger arbeiten und ein einzelner Mensch fleiig und tugendhaft ist. Vergleicht
sich nun der fleiBige Mitarbeiter mit den 50 faulen Egoisten, die ihre Faulheit sogar noch
miihelos verwirklichen konnen und diirfen, so steht er erst einmal dumm da! Die faulen
Egoisten werden denken: ,,Ist der naiv und dumm®, ,,selber schuld*, man lacht und klopft sich
auf die Oberschenkel. Am Ende wird der Fleiige nicht nur ausgenutzt, sondern obendrein
noch ausgelacht. Der FleiBige hat nun die Wahl, daraus zu lernen. Es ist an ihm selber, aus
diesen stindigen Vergleichen und Abgleichen die richtigen Schliisse zu ziehen oder aber die
falschen Entscheidungen zu treffen. Doch was ist richtig, was falsch? Vollig klar, die meisten
Menschen wiirden ihr eigenes Verhalten der Masse anpassen, insbesondere wenn dies
scheinbar vorteilhaft fiir die eigene Person wire. Sprich: der Fleilige wiirde nun ebenfalls
dazu tendieren, so faul zu sein wie seine anderen 50 Kollegen. Am Ende wiére er einer von
ihnen, nunmehr 51 an der Zahl. Was aber macht der Yogi/Weise als fleiBiger Mitarbeiter,
wenn alle anderen Mitarbeiter erfolgreich faul sind, sich nur die Rosinen herauspicken und

——————————
411




standig abwesend sind? Die Antwort ist folgende: Der Yogi/Weise als Jemand, der keinerlei
Vergleiche anstellt, vergleicht sich somit auch nicht mit den faulen Mitarbeitern, denn er sieht
immer nur sich selbst! Das hort sich zunichst egoistisch an. Da der Yogi/Weise jedoch keine
Person ist, sieht er immer nur die ,,Intuition®, das ,,Fiithlen®, die ,,Liebe‘ und die ,,Weisheit*.
Die ,,méchtigen Vier* haben ausgelernt und kennen aus diesem Grund stets die rechte
Antwort/Handlung. Was die anderen machen oder nicht machen, interessiert somit den
Yogi/Weisen erst einmal iiberhaupt gar nicht! Auch das hort sich arrogant bzw. ignorant an,
ist es jedoch wieder nicht. Warum? Der Yogi/Weise siecht immer nur sich selber, jedoch
immer nur bezogen auf seine Pflicht den ,,méchtigen Vier* und den sogenannten ,,anderen‘
Menschen gegeniiber. Denn ein Ego ist ja nicht vorhanden. Natiirlich bleibt der Yogi/Weise
fleiBig! Natiirlich sieht der Yogi/Weise fiir den normalen Menschen dumm und naiv aus, das
ist vollig klar. Ich behaupte sogar, dass dies ganz klar den Regelfall fiir alle Bereiche darstellt:
Der Yogi/Weise ist fiir den normalen Menschen immer ein ,,seltsamer Vogel*, ein
,Dummerchen®, ein ,,Freak* eben. Stiandig hort der Yogi/Weise die Stammtischparolen der
normalen Menschen — ,,Die Politiker gehoren abgeschafft®, ,,Die Straftiter gehoren
erschossen, fertig®, ,,Ohne den und den wire die Welt besser dran®, ,,Die anderen machen das
doch auch so*, ,,Ich muss doch auch sehen, wo ich bleibe etc. Das eigene Mal} an
,Gerechtigkeit” das sich der normale Mensch immer als ,,neutral und ausgewogen denkt*,
bezieht sich in Wahrheit immer nur auf die Interessen und die Position der eigenen Person.
Der Yogi/Weise hingegen lésst stets die ,,mdchtigen Vier* handeln, denn diese ,,Vier* sind es,
die immer gerecht handeln. Wahre Gerechtigkeit liegt niemals innerhalb der Bandbreite,
innerhalb derer der normale Mensch sie sich mittels seines Verstandes erdenkt. Verstehe
vielmehr, dass ,,Ungerechtigkeit® Dir gegeniiber im Jetzt Deine Ungerechtigkeit anderen
gegeniiber im Gestern bedeutet. Einfacher ausgedriickt: Deine heutige Ungerechtigkeit
anderen gegeniiber wirst Du im Morgen unweigerlich als ,,Ungerechtigkeit* Dir gegeniiber
wiederfinden. ,,Ungerechtigkeit* kann somit durchaus gerecht sein. Natiirlich entspricht diese
Aussage keineswegs der hochsten Wahrheit, sie nédhert sich ihr jedoch zumindest ein wenig
an. Aus dieser Position heraus widersprechen sich beide Aussagen zumindest nicht unbedingt,
sondern sind vielmehr als ausgleichende und nivellierende Elemente zu verstehen. Handle Du
heute gerecht und richtig, dann wirst Du auch morgen das vorfinden, was Du selbst
geschaffen hast. Menschen fithren Kriege, Menschen ermorden sich gegenseitig — und doch
gehen sehr viele Menschen trotz grauenvoller Taten zeitlebens straffrei aus, weil ihnen
beispielsweise diese Morde nicht nachgewiesen werden konnen oder weil sie sich
beispielsweise erfolgreich durch Flucht der Strafverfolgung entziehen. Der normale Mensch
will jedoch um jeden Preis eine Verurteilung, am besten gar eine qualvolle Hinrichtung des
Titers. Er begreift jedoch nicht, dass er sich durch solches Denken und Fiihlen unteilbar an
diese Dinge kettet, wird er doch durch solches Denken und Fiihlen stets Teil dessen, auf das
sich dieses Denken/Fiihlen bezieht. Der Yogi/Weise hingegen weil3 sehr wohl: Auch wenn die
Morder nicht gefasst werden, auch wenn sie scheinbar straffrei und unerkannt entkommen,
werden auch sie ihrem Schicksal letztlich niemals entrinnen kénnen. Der Mensch wird immer
nur das vorfinden, was er selber fiir sich geschaffen hat. Jeder Mensch ist grundsitzlich an
seine Handlungen gekettet. Im Licht der ,,Liebe‘ wird automatisch iiber seine Handlungen
und damit iiber ihn selbst unweigerlich das Urteil gefillt. Die ,,Liebe* selber verurteilt jedoch
niemanden, vielmehr ist es der Mensch, der entweder diese ,,Liebe* anzunehmen vermag oder
nicht. Der Yogi/Weise jedoch, der nicht handelt, wird immer nur die ,,Liebe* vorfinden, deren
einziger Diener er ist. Gut, fiir alle anderen ist er der naive Narr, aber, letzten Endes ist er der
Einzige, der sich all seiner Ketten entledigt hat. Daher mein Rat: Lass die anderen machen,
was sie machen bzw. was sie machen miissen. Nur weil andere sich bereichern, gierig sind
und andere Menschen schlecht behandeln, solltest Du ihnen niemals folgen, selbst wenn dies
zu Deinem eigenen Nachteil sein sollte, Deinen Tod eingeschlossen. Derjenige, der nur der

——————————
412



,Liebe“ dient, wird auch immer nur die ,,Liebe‘ vorfinden, die sogennannten ,,Anderen‘ sind
dann nicht mehr existent bzw. spielen keine Rolle mehr. Du kannst Dich ohnehin niemals als
Rechtfertigung fiir Deine eigenen Taten auf die ,,anderen* berufen, das ist nicht moglich und
hat auch mit Egoismus nichts zu tun. Die ,,Liebe* ist es, die imstande ist, alle Begrenzung
aufzuheben und auszuldschen, das ist die Losung! Obwohl die ,,Liebe* nichts zerstort und
nichts vernichtet, obwohl sie nicht kampft, so wird dennoch, wenn im richtigen Licht erkannt,
alles geteilt Gedachte von ihr fiir alle Zeit zerfallen und sich auflésen. Die ,,Liebe* selber legt
jedoch niemals Hand an, es sind die Irrtiimer, die sich angesichts der Erkenntnis selber
zerstoren und auflosen.

Noch eine Anmerkung beziiglich des Yogi/Weisen. Ich sage immer: Der Yogi/Weise
delegiert all seine Aufgaben und Fragen, die an ihn gerichtet werden. Dies habe ich jedoch
nur zum besseren Verstindnis fiir den normalen Menschen so ausformuliert. In Wahrheit gibt
es natiirlich auch den Yogi/Weisen iiberhaupt gar nicht, somit wird auch keine Aufgabe oder
Frage delegiert. Vielmehr werden alle Inhalte immer direkt an die ,,michtigen Vier* gerichtet.
Nur aus Sicht der normalen Menschen gibt es den Yogi/Weisen, umgekehrt ist dies nicht der
Fall, denn dies ist nicht moglich.

413



