Handeln im richtigen Geist

Weisheit kennt weder Probleme noch das Scheitern

Dieses Kapitel baut direkt auf dem Kapitel ,,Der Kern der Lehre auf*. Ziel ist es, dem
Menschen nahezubringen, stets im richtigen Geist zu handeln.

Wonach richten die Menschen in der Regel ihre Handlungen aus? Ganz einfach, sie handeln
stets gemidl der ,,Beschaffenheit ihrer eigenen Person®. Die Aussage, dass der Mensch gemil
seiner eigenen Person handelt, ist zwar, zugegeben, erst einmal sehr einfach ausgedriickt,
bringt die Ausgangsfrage aber sofort auf den entscheidenden Punkt. Was soll damit gesagt
werden?

Nun, ,,Maria Miiller* handelt wie ,,Maria Miiller*, handelt gema8 ihres Bildungsstandes,
handelt gemil ihres Arbeitsplatzes, handelt gemal ihres eigenen Aussehens, handelt geméal
ihres Einkommens/Kontostandes, handelt gemif ihrer Vorlieben, Meinungen, Werturteile,
handelt gemif ihrer eigenen Reflexion, handelt jedoch ebenso gemil} den Aussagen ihres
Umfeldes und Bekanntenkreises. Aus all diesen einzelnen, losen und winzigen
Informationsbruchstiicken entsteht innerhalb einer Addition, Zentrierung und Fokussierung
die Person/Personlichkeit ,,Maria Miiller* mit dem dazugehorigen Bild von sich selber. Erst
diese Addition/Zentrierung und Fokussierung fordert das Bild zutage, das ,,Maria Miiller* von
sich selber hat. Dieses Bild entspricht der ,,Ich-Perspektive* der ,,Maria Miiller*. Natiirlich,
das bin ja ich! Vollig klar und einleuchtend, wer sonst sollte dies sein? Diese Systematik ist
vollkommen normal, und in der Regel gibt es nur sehr wenige Menschen/Ausnahmen, die von
dieser Aussage abweichen. Somit handelt ,,Anton Hellwig* wie ,,Anton Hellwig*; zu diesem
»Anton Hellwig* erfolgt ebenso wie bei ,,Maria Miiller eine vollstindige Addition aller
»Anton Hellwig* betreffenden Attribute, Eigenschaften etc.

Dieses Bild, das durch die Addition/Zentrierung und Fokussierung entsteht, ist natiirlich
innerhalb der ,,Ich-Perspektive* der ,,Maria Miiller* erst einmal richtig, ist somit in gewisser
Art und Weise wahr. Innerhalb der Begrenzung ist gegen diese Addition nichts einzuwenden.
Trotzdem entspricht diese Addition/Zentrierung und Fokussierung der einzelnen
Informationsbruchstiicke aus einer groBeren Perspektive heraus einer vollig falschen
Systematik, die natiirlich ein ebenso falsches Ergebnis zur Folge hat, das zudem auch noch
illusiondr ist. Das Bild der ,,Maria Miiller*, das innerhalb der kleinen Perspektive noch richtig
und zutreffend war, entspricht aus einer gro3eren Perspektive heraus keineswegs der
Wabhrheit, da innerhalb der Begrenzung kein der Wahrheit entsprechendes Bild gesehen oder
geschaffen werden kann. Trotzdem handelt ,,Maria Miiller** wie ,,Maria Miiller, denn woran
oder an wem sonst sollte sie ihre Handlungen orientieren, und von wem sonst sollte sie ihre
eigenen Handlungen abhingig machen? Was ist somit richtig, was falsch? Was ist richtiges
Handeln, was falsches Handeln? ,,Maria Miiller* sieht somit innerhalb ihrer eigenen
Perspektive erst einmal keinerlei Alternative zu dem Bild, das sie von sich selber hat. Diesem
Bild von sich selber folgt sie somit, gehorcht sie bedingungslos, kennt sie es doch schon sehr
lange und hat aus diesem Grund grofites Vertrauen in die Richtigkeit dieses Bildes von sich
selber.

414



Doch meine bisherigen Zeilen wiren vollkommen iiberfliissig, wenn es nicht eine Alternative
gibe. Nun, meine Interpretation ist folgende: Die Handlungen einer Person sind erst einmal
weder richtig noch falsch, ich bezeichne sie vielmehr erst einmal als ,.kleine Handlungen®, da
sie immer sehr spezifische Griinde und Zielsetzungen haben, ndmlich die
Griinde/Motivationen und Zielsetzungen der eigenen Person. Eine Person handelt somit
immer als eine Person fiir eine Person, und zwar fiir sich selber. Das heif3t, ,,Maria Miiller*
handelt aus der Perspektive ,,Maria Miiller* heraus mit dem Ziel, der Person und diesem Bild
von sich selber dienlich zu sein. Damit ist jedoch noch nicht gesagt, dass eine Person nun
nicht imstande wire, richtig zu handeln. Trotzdem: ,,Kleines Handeln ist und bleibt immer nur
,.kleines Handeln*, ohne eine Ausnahme. Damit versuche ich zu sagen, dass das ,,kleine
Handeln* niemals als die ,,beste Wahl* zu verstehen ist, denn, die beste Wahl bedeutet einzig
und alleine ,,grofSes Handeln*.

Doch in welcher Art und Weise unterscheidet sich ,,groBes Handeln* vom ,,kleinen Handeln*?
Erst einmal mdochte ich feststellen und festschreiben, dass ,,groBes Handeln* ausnahmslos
dem wahren Wesen des Menschen entspringt und diesem wahren Wesen des Menschen somit
auch dienlich ist. Dieses wahre Wesen des Menschen ist jedoch kein personliches,
ichzentriertes, sondern ein universelles Wesen. Aus diesem Grunde ist es stets richtig, das
Personliche, das Kleine dem Unpersonlichen und GroBen zu iiberstellen. Eine
Person/Personlichkeit vermag stets nur ,,kleine Handlungen* zu vollbringen. Wie oben zuvor
erwihnt, steht ,,groles Handeln* im direkten Gegensatz zum ,.,kleinen Handeln*, denn beim
,»groflen Handeln®, ist es nicht ldnger die Person, die gemil ihrer eigenen Maf3stibe fiir sich
selber handelt; vielmehr handelt das, was hinter der Person liegt, gemil} der Beschaffenheit
dessen, was hinter der Person liegt, fiir das, was hinter der Person liegt. Wie ich bereits im
Kapitel ,,Der Kern der Lehre* sagte, handelt der Yogi/Weise nicht, sondern das ,,Fiihlen®, die
,Intuition®, die ,,Liebe* und die ,,Weisheit* sind es, die in Wahrheit durch den Yogi/Weisen
handeln.

,Kleines Handeln* einer Person fiihrt zwangsldufig zu innerer Zerrissenheit, bedeutet
Meinungskonflikte in endloser Folge, bedeutet immer auch geteilte Mehrheitsentscheidungen
innerhalb der Person. Somit ist das Fundament fiir ,,halbherziges Handeln* und ,,kleines
Handeln* sehr schnell errichtet. Fiihrt das ,.kleine Handeln* des Menschen ziigig zum Erfolg,
der natiirlich nur ein ,,kleiner Erfolg* sein kann, so gerit der Handelnde schnell in
Begeisterung und Freude. Genauso schnell verhilt es sich jedoch auch mit seinem Scheitern,
falls der Erfolg ausbleibt oder er sogar versagt. Der Mensch, der ,,kleine Handlungen*
vollbringt, wird stets unmittelbar, das heif3t sofort und unausweichlich von allen Ergebnissen
seiner Handlungen getroffen, ohne einzige Ausnahme. Gliick oder Ungliick sind dem
Menschen somit stets gewiss, erscheinen somit abwechselnd in chaotischer und willkiirlicher
Reihenfolge, befinden sich im steten Wechsel. Zudem wird der Mensch, der ,.kleine
Handlungen* vollbringt, durch das Konfliktpotenzial, das durch solches Handeln erzeugt
wird, unweigerlich frither oder spiter tendenziell ungliicklich werden, denn je mehr Konflikte
entstehen, umso schwieriger wird es fiir den Menschen, diese unter der Oberflidche unter
,,vermeintlicher Kontrolle* zu halten.

Grofles Handeln macht grundsitzlich gliicklich, denn dieses Gliick basiert lediglich auf einer
einzigen Bedingung: dass ein Mensch ,,als eine einzige Stimme‘ handelt. Es gibt somit weder
Konflikte noch geteilte Mehrheitsentscheidungen, und genau dadurch entsteht sofort grof3e
Ruhe, Frieden, Tiefe und vollkommene Harmonie. Dabei wurden noch nicht einmal die
Ergebnisse des Handelns gesehen oder bewertet, aber bereits aufgrund des ,,grof8en

——————————
415




Handelns*, des Handelns im richtigen Geist, wird sofort absolutes und vollkommenes Gliick
erreicht! In Wahrheit sind die Ergebnisse, die das Handeln nach sich zieht, gar nicht einmal so
wichtig. Viel wichtiger ist, wie und in welcher Form gehandelt wird, in welchem Geist diese
Handlungen vollzogen werden. Handeln im richtigen Geist kennt keine Konflikte, Handeln im
richtigen Geist kennt kein Problem, Handeln im richtigen Geist kennt kein Scheitern und kein
Ungliick, ohne Ausnahme.

Grofles Handeln liefert sich niemals aus. So sage ich beispielsweise, der kranke Mensch soll
sehr wohl zum Arzt gehen und soll sehr wohl Medikamente einnehmen. Aber er soll unter
keinen Umstinden sein Gliick von den Ergebnissen irgendwelcher Therapien oder
Heilungsergebnissen direkt abhingig machen. Abhédngigkeit bedeutet stets, den Dingen
ohnmichtig und hilflos ausgeliefert zu sein. Dies entspricht nicht der wahren Natur des
Menschen, sondern sperrt den Menschen, der so handelt, in einen winzigen Vogelkifig.

Wer das ,,gro3e Handeln* sucht, muss jedoch zuvor das ,,kleine Handeln* zuerst in Frage
stellen. Dazu gilt es, alle ,,Konditionierungen* und alles sogenannte Erlernte auf den
Priifstand zu stellen und aktiv zu hinterfragen. Konditionierungen gaukeln dem Menschen
Sicherheit und Kontrolle vor — ein scheinbarer Vorteil. In Wahrheit sind es jedoch leere
Versprechungen, die in Wahrheit niemals eingeldst werden. Konditionierungen halten den
Menschen gefangen, begrenzen ihn und beschneiden ihn massiv in seinen natiirlichen
Fahigkeiten. Daher gilt es, diese Konditionierungen nachhaltig zu tiberwinden. Dies sollte
jedoch nicht durch frontale Angriffe auf diese Konditionierungen geschehen, sondern durch
geschicktes und strategisches Hinterfragen/Aushohlen, denn dadurch werden die
Konditionierungen und das falsch Erlernte friither oder spéter in sich zusammenfallen.

Trotzdem sage ich, dass beide, der normale Mensch wie auch der Yogi/Weise, im Sinne der
Handlungen dasselbe tun — und doch tun beide etwas vollkommen Verschiedenes und
Unterschiedliches. Aber ist das nicht Unsinn, was ich sage: Beide tun exakt das Gleiche,
fiihren die gleichen Handlungen aus, tun jedoch trotzdem etwas vollkommen
Unterschiedliches? Nein, es ist kein Unsinn.

Unterstellen wir einmal, Du siehst einen Yogi/Weisen und einen normalen Menschen beim
Unkraut zupfen. Ich habe schon sehr viele unterschiedliche Menschen Unkraut zupfen sehen,
das kann man mir unbewiesen abnehmen. Nun, wie verrichtet der normale Mensch diese
Arbeit? Er sagt: ,,Was fiir ein Schei3-Zeug!“, reilt das Unkraut brutal und emotionsgeladen
aus dem Boden, schimpft und meckert fortwédhrend.

Der Yogi/Weise entfernt natiirlich ebenso das Unkraut, er schimpft und meckert jedoch nicht.
Denn obwohl er weil}, dass es notwendig ist, das Unkraut zu beseitigen, behandelt er es mit
Respekt, betrachtet es, verglichen mit den anderen Pflanzen, ohne Unterscheidung. Obwohl
auch er das Unkraut beseitigt, vollzieht er diese Handlung im richtigen Geist. Der Yogi/Weise
sieht alle Dinge und Wesen ohne Unterscheidung, denn er sieht sich in allen Dingen, somit
auch im Unkraut.

Dieses Beispiel mag sich zunichst weit hergeholt anhoren, ist es aber nicht. Ein dhnliches
Beispiel: In der Stadt gibt es einfach zu viele Tauben. Jemand sagt: ,,Die Drecksviecher
gehoren erschossen oder vergiftet, alles fliegende Ratten. Absolut ekelhaft, und Krankheiten
verbreiten die natiirlich auch noch, so eine verdammte Drecksbrut gehort vernichtet!* Der

416



Yogi/Weise kann natiirlich, auf das Taubenproblem direkt angesprochen, nicht einfach
davonlaufen, ganz klar.

Er wird zustimmen, wenn es darum geht, dass es zu viele Tauben in der Stadt gibt; er wird
ebenso zustimmen, wenn es darum geht, eine konstruktive Losung fiir diese Tatsache zu
finden, selbstverstdndlich zum Wohle aller. Trotzdem wird er jede einzelne Taube ohne einen
einzigen Unterschied zu allen anderen Wesen betrachten, als ein Wesen, das der gleichen
Sinnhaftigkeit des Seins unterliegt, als ein Wesen, das zudem die gleiche Quelle/den gleichen
Ursprung hat, das exakt das gleiche Recht zu Leben hat wie alle anderen Wesen auch. Warum
emotional und aggressiv werden, warum Schimpfworter fiir eine sachliche Aufgabenstellung
benutzen? Jedwede Einteilung diesbeziiglich in irgendwelche Kategorien ist ein
schwerwiegender Fehler.

Genau das ist wieder einmal das Problem des normalen Menschen. Denn im Gegensatz zum
Yogi/Weisen wird der normale Mensch sofort, unmittelbar und grundsitzlich von allen
Dingen und Ereignissen im Auflen getroffen und betroffen, daher seine emotionalen
Kontrollverluste, seine Aggressionen und seine Rechthaberei. Sachlichkeit ist nicht gerade die
Stirke des Egos. Gerade ging es noch um eine sachliche Aufgabenstellung, die einer
einfachen, konstruktiven Losung bedurft hitte, eine Sekunde spéter ist diese
Aufgabenstellung vergessen, es geht wie so oft nur noch um einen verbalen Schlagabtausch,
um Rechthaberei, um Gewinnen oder Verlieren, darum, den Gegner zu besiegen und zu
verletzen.

Auch bei mir auf der Arbeit geht es niemals um die Sache selber. Nicht Sachlichkeit ist hier
gefragt, sondern es geht ausschlieBlich darum, zu gewinnen, dem Gegeniiber eine Niederlage
zuzufiigen, alles andere ist uninteressant. Das, prizise betrachtet, ist ein Krieg auf einer sehr
niedrigen Ebene, ist jedoch von der Systematik her auch auf alle anderen Ebenen und
Grofenordnungen iibertragbar.

Der Yogi/Weise kennt solche Zielsetzungen nicht, er bemiiht sich grundsétzlich um
konstruktive Losungen, Sachlichkeit, und damit immer der ,,Erh6hung allen Seins*. Der
Yogi/Weise sucht immer nach der bestmoglichen Antwort auf die gestellte Frage. Aber wie
gesagt: Selbst wenn jemand den Yogi/Weisen handeln sieht, so irrt er trotzdem, denn der
Yogi/Weise handelt nicht, sondern es sind immer nur die ,,Intuition*, das ,,Fiihlen*, die
,Liebe“ und die ,,Weisheit*”, die in Wahrheit die Handlungen des Yogis/Weisen vollbringen.

Respektlosigkeit den Dingen, Wesen und Pflanzen gegeniiber ist ein schwerer Fehler des
normalen Menschen, auch wenn er davon nichts weil und auch noch weniger wissen will.
Sieh Dich selber in allen Dingen und umgekehrt, dann wirst Du automatisch wissen, was
»grofles Handeln* bedeutet.

,,GroBes Handeln* ist zudem auch in Situationen hilfreich, in denen aus Sicht des normalen
Menschen kein befriedigendes Ergebnis erreicht/erlangt werden kann. Zwei kleine Midchen
treiben ertrinkend in einem reilenden Fluss. Von vorneherein ist vollkommen klar, dass der
Mann am Ufer bestenfalls eines der beiden Midchen vor dem Ertrinken bewahren kann, denn
beide Midchen treiben viel zu weit auseinander. Beherzt springt der Mann in den Fluss, rettet
unter Einsatz seines Lebens und unter groler Miihe eines der beiden Méddchen. Das andere
Midchen kann nicht gerettet werden, es ertrinkt.

——————————
417



Ein solches Ereignis wird fiir einen normalen Menschen in der Regel ein groles Trauma
bedeuten, denn unzihlige Konflikte werden ihn unweigerlich heimsuchen: erst einmal die
Entscheidung, die er fillte, welches der beiden Midchen er rettete, dann der Zweifel: ,,Warum
konnte ich nicht beide Madchen retten?*, die Angst davor, versagt zu haben, Gewissensbisse
etc. Exakt das sind die Begleiterscheinungen des ,.kleinen Handelns*. Denn wie zuvor gesagt:
Der normale Mensch wird sich den Ergebnissen seines Handelns stets stellen miissen. Der
Yogi/Weise hingegen kann und muss dies auch nicht, denn wer im richtigen Geist handelt,
der muss auch niemandem Rechenschaft ablegen.

Natiirlich wird auch der Yogi/Weise, der das zweite Miéddchen nicht retten konnte, von dem
Drama emotional sehr betroffen werden, aber eben auch nicht mehr. Es ist eine Sache, solche
Emotionen zuzulassen, eine andere jedoch, sich von ihnen und weiteren Gedankenschleifen
aus dem Gleis werfen zu lassen. Der Yogi/Weise wird dadurch keinesfalls aus dem Gleis
geworfen, ist er es doch, der Verstand und Sinne erzogen und unterworfen hat. Er hat zudem
ein ,, Triple-A-Rating®, das lautet:

Autarkie
Apatie
Ataraxie

Autarkie und Apathie mochte ich jedoch nur mafvoll verstanden wissen, denn es geht nicht
darum, einen ,,stumpfen Menschen®, einen gefiihllosen Roboter zu schaffen. Ziel ist die
Ataraxie, sie wird am Ende automatisch bzw. zufillig gefunden und erreicht, denn sie kann
nicht direkt angestrebt werden, da das aktive Streben danach wiederum den Geist in Unruhe
versetzen wiirde. Die Ruhe wird gefunden, wenn keiner mehr sucht und alles gefunden wurde,
wenn alle Suche ein Ende hat. ,,Wer suchet, der findet*, wer nicht sucht, der kann und wird
nicht finden, oder aber, er hat bereits gefunden.

,,Maria Miiller* kann also wie ,,Maria Miiller* handeln, fiir sich selber. ,,Maria Miiller* kann
jedoch ebenso gut fiir ihr wahres Wesen handeln, denn dann wiirde ,,Maria Miiller* nicht
mehr wie ,,Maria Miiller* fiir ,,Maria Miiller* handeln, sondern wiirde sich ihrem ,,Fiihlen*
offnen, wiirde sich ihrer ,,Intuition* zuwenden, wiirde fortan nur noch fiir die ,,Weisheit* und
die ,,Liebe‘ selber handeln — dies wohlgemerkt nicht mehr als ,,Maria Miiller fiir ,,Maria
Miiller; vielmehr ist die Person am Ende selber zum ,,Fithlen®, zur ,,Intuition®, zur ,,Liebe*
und zur ,,Weisheit* geworden. Es ist die Wahl, die jeder von uns in jedem Moment seines
Lebens treffen muss und genau jetzt auch in exakt diesem Moment trifft bzw. getroffen hat!
»Maria Miiller* aufzugeben und zuriickzulassen ist keinerlei Verlust, denn das Kleine wird
sofort durch etwas Gro3eres ersetzt, geht in diesem auf, und in Wahrheit geht nichts verloren,
niemand bleibt zuriick.

418



