
 

 

414 

 

Handeln im richtigen Geist 

Weisheit kennt weder Probleme noch das Scheitern 

 

Dieses Kapitel baut direkt auf dem Kapitel „Der Kern der Lehre auf“. Ziel ist es, dem 

Menschen nahezubringen, stets im richtigen Geist zu handeln. 

 

Wonach richten die Menschen in der Regel ihre Handlungen aus? Ganz einfach, sie handeln 

stets gemäß der „Beschaffenheit ihrer eigenen Person“. Die Aussage, dass der Mensch gemäß 

seiner eigenen Person handelt, ist zwar, zugegeben, erst einmal sehr einfach ausgedrückt, 

bringt die Ausgangsfrage aber sofort auf den entscheidenden Punkt. Was soll damit gesagt 

werden?  

 

Nun, „Maria Müller“ handelt wie „Maria Müller“, handelt gemäß ihres Bildungsstandes, 

handelt gemäß ihres Arbeitsplatzes, handelt gemäß ihres eigenen Aussehens, handelt gemäß 

ihres Einkommens/Kontostandes, handelt gemäß ihrer Vorlieben, Meinungen, Werturteile, 

handelt gemäß ihrer eigenen Reflexion, handelt jedoch ebenso gemäß den Aussagen ihres 

Umfeldes und Bekanntenkreises. Aus all diesen einzelnen, losen und winzigen 

Informationsbruchstücken entsteht innerhalb einer Addition, Zentrierung und Fokussierung 

die Person/Persönlichkeit „Maria Müller“ mit dem dazugehörigen Bild von sich selber. Erst 

diese Addition/Zentrierung und Fokussierung fördert das Bild zutage, das „Maria Müller“ von 

sich selber hat. Dieses Bild entspricht der „Ich-Perspektive“ der „Maria Müller“. Natürlich, 

das bin ja ich! Völlig klar und einleuchtend, wer sonst sollte dies sein? Diese Systematik ist 

vollkommen normal, und in der Regel gibt es nur sehr wenige Menschen/Ausnahmen, die von 

dieser Aussage abweichen. Somit handelt „Anton Hellwig“ wie „Anton Hellwig“; zu diesem 

„Anton Hellwig“ erfolgt ebenso wie bei „Maria Müller“ eine vollständige Addition aller 

„Anton Hellwig“ betreffenden Attribute, Eigenschaften etc.  

 

Dieses Bild, das durch die Addition/Zentrierung und Fokussierung entsteht, ist natürlich 

innerhalb der „Ich-Perspektive“ der „Maria Müller“ erst einmal richtig, ist somit in gewisser 

Art und Weise wahr. Innerhalb der Begrenzung ist gegen diese Addition nichts einzuwenden. 

Trotzdem entspricht diese Addition/Zentrierung und Fokussierung der einzelnen 

Informationsbruchstücke aus einer größeren Perspektive heraus einer völlig falschen 

Systematik, die natürlich ein ebenso falsches Ergebnis zur Folge hat, das zudem auch noch 

illusionär ist. Das Bild der „Maria Müller“, das innerhalb der kleinen Perspektive noch richtig 

und zutreffend war, entspricht aus einer größeren Perspektive heraus keineswegs der 

Wahrheit, da innerhalb der Begrenzung kein der Wahrheit entsprechendes Bild gesehen oder 

geschaffen werden kann. Trotzdem handelt „Maria Müller“ wie „Maria Müller“, denn woran 

oder an wem sonst sollte sie ihre Handlungen orientieren, und von wem sonst sollte sie ihre 

eigenen Handlungen abhängig machen? Was ist somit richtig, was falsch? Was ist richtiges 

Handeln, was falsches Handeln? „Maria Müller“ sieht somit innerhalb ihrer eigenen 

Perspektive erst einmal keinerlei Alternative zu dem Bild, das sie von sich selber hat. Diesem 

Bild von sich selber folgt sie somit, gehorcht sie bedingungslos, kennt sie es doch schon sehr 

lange und hat aus diesem Grund größtes Vertrauen in die Richtigkeit dieses Bildes von sich 

selber.  

 



 

 

415 

 

Doch meine bisherigen Zeilen wären vollkommen überflüssig, wenn es nicht eine Alternative 

gäbe. Nun, meine Interpretation ist folgende: Die Handlungen einer Person sind erst einmal 

weder richtig noch falsch, ich bezeichne sie vielmehr erst einmal als „kleine Handlungen“, da 

sie immer sehr spezifische Gründe und Zielsetzungen haben, nämlich die 

Gründe/Motivationen und Zielsetzungen der eigenen Person. Eine Person handelt somit 

immer als eine Person für eine Person, und zwar für sich selber. Das heißt, „Maria Müller“ 

handelt aus der Perspektive „Maria Müller“ heraus mit dem Ziel, der Person und diesem Bild 

von sich selber dienlich zu sein. Damit ist jedoch noch nicht gesagt, dass eine Person nun 

nicht imstande wäre, richtig zu handeln. Trotzdem: „Kleines Handeln ist und bleibt immer nur 

„kleines Handeln“, ohne eine Ausnahme. Damit versuche ich zu sagen, dass das „kleine 

Handeln“ niemals als die „beste Wahl“ zu verstehen ist, denn, die beste Wahl bedeutet einzig 

und alleine „großes Handeln“.  

 

Doch in welcher Art und Weise unterscheidet sich „großes Handeln“ vom „kleinen Handeln“? 

Erst einmal möchte ich feststellen und festschreiben, dass „großes Handeln“ ausnahmslos 

dem wahren Wesen des Menschen entspringt und diesem wahren Wesen des Menschen somit 

auch dienlich ist. Dieses wahre Wesen des Menschen ist jedoch kein persönliches, 

ichzentriertes, sondern ein universelles Wesen. Aus diesem Grunde ist es stets richtig, das 

Persönliche, das Kleine dem Unpersönlichen und Großen zu überstellen. Eine 

Person/Persönlichkeit vermag stets nur „kleine Handlungen“ zu vollbringen. Wie oben zuvor 

erwähnt, steht „großes Handeln“ im direkten Gegensatz zum „kleinen Handeln“, denn beim 

„großen Handeln“, ist es nicht länger die Person, die gemäß ihrer eigenen Maßstäbe für sich 

selber handelt; vielmehr handelt das, was hinter der Person liegt, gemäß der Beschaffenheit 

dessen, was hinter der Person liegt, für das, was hinter der Person liegt. Wie ich bereits im 

Kapitel „Der Kern der Lehre“ sagte, handelt der Yogi/Weise nicht, sondern das „Fühlen“, die 

„Intuition“, die „Liebe“ und die „Weisheit“ sind es, die in Wahrheit durch den Yogi/Weisen 

handeln. 

 

„Kleines Handeln“ einer Person führt zwangsläufig zu innerer Zerrissenheit, bedeutet 

Meinungskonflikte in endloser Folge, bedeutet immer auch geteilte Mehrheitsentscheidungen 

innerhalb der Person. Somit ist das Fundament für „halbherziges Handeln“ und „kleines 

Handeln“ sehr schnell errichtet. Führt das „kleine Handeln“ des Menschen zügig zum Erfolg, 

der natürlich nur ein „kleiner Erfolg“ sein kann, so gerät der Handelnde schnell in 

Begeisterung und Freude. Genauso schnell verhält es sich jedoch auch mit seinem Scheitern, 

falls der Erfolg ausbleibt oder er sogar versagt. Der Mensch, der „kleine Handlungen“ 

vollbringt, wird stets unmittelbar, das heißt sofort und unausweichlich von allen Ergebnissen 

seiner Handlungen getroffen, ohne einzige Ausnahme. Glück oder Unglück sind dem 

Menschen somit stets gewiss, erscheinen somit abwechselnd in chaotischer und willkürlicher 

Reihenfolge, befinden sich im steten Wechsel. Zudem wird der Mensch, der „kleine 

Handlungen“ vollbringt, durch das Konfliktpotenzial, das durch solches Handeln erzeugt 

wird, unweigerlich früher oder später tendenziell unglücklich werden, denn je mehr Konflikte 

entstehen, umso schwieriger wird es für den Menschen, diese unter der Oberfläche unter 

„vermeintlicher Kontrolle“ zu halten.  

 

Großes Handeln macht grundsätzlich glücklich, denn dieses Glück basiert lediglich auf einer 

einzigen Bedingung: dass ein Mensch „als eine einzige Stimme“ handelt. Es gibt somit weder 

Konflikte noch geteilte Mehrheitsentscheidungen, und genau dadurch entsteht sofort große 

Ruhe, Frieden, Tiefe und vollkommene Harmonie. Dabei wurden noch nicht einmal die 

Ergebnisse des Handelns gesehen oder bewertet, aber bereits aufgrund des „großen 



 

 

416 

 

Handelns“, des Handelns im richtigen Geist, wird sofort absolutes und vollkommenes Glück 

erreicht! In Wahrheit sind die Ergebnisse, die das Handeln nach sich zieht, gar nicht einmal so 

wichtig. Viel wichtiger ist, wie und in welcher Form gehandelt wird, in welchem Geist diese 

Handlungen vollzogen werden. Handeln im richtigen Geist kennt keine Konflikte, Handeln im 

richtigen Geist kennt kein Problem, Handeln im richtigen Geist kennt kein Scheitern und kein 

Unglück, ohne Ausnahme. 

Großes Handeln liefert sich niemals aus. So sage ich beispielsweise, der kranke Mensch soll 

sehr wohl zum Arzt gehen und soll sehr wohl Medikamente einnehmen. Aber er soll unter 

keinen Umständen sein Glück von den Ergebnissen irgendwelcher Therapien oder 

Heilungsergebnissen direkt abhängig machen. Abhängigkeit bedeutet stets, den Dingen 

ohnmächtig und hilflos ausgeliefert zu sein. Dies entspricht nicht der wahren Natur des 

Menschen, sondern sperrt den Menschen, der so handelt, in einen winzigen Vogelkäfig. 

Wer das „große Handeln“ sucht, muss jedoch zuvor das „kleine Handeln“ zuerst in Frage 

stellen. Dazu gilt es, alle „Konditionierungen“ und alles sogenannte Erlernte auf den 

Prüfstand zu stellen und aktiv zu hinterfragen. Konditionierungen gaukeln dem Menschen 

Sicherheit und Kontrolle vor – ein scheinbarer Vorteil. In Wahrheit sind es jedoch leere 

Versprechungen, die in Wahrheit niemals eingelöst werden. Konditionierungen halten den 

Menschen gefangen, begrenzen ihn und beschneiden ihn massiv in seinen natürlichen 

Fähigkeiten. Daher gilt es, diese Konditionierungen nachhaltig zu überwinden. Dies sollte 

jedoch nicht durch frontale Angriffe auf diese Konditionierungen geschehen, sondern durch 

geschicktes und strategisches Hinterfragen/Aushöhlen, denn dadurch werden die 

Konditionierungen und das falsch Erlernte früher oder später in sich zusammenfallen.  

Trotzdem sage ich, dass beide, der normale Mensch wie auch der Yogi/Weise, im Sinne der 

Handlungen dasselbe tun – und doch tun beide etwas vollkommen Verschiedenes und 

Unterschiedliches. Aber ist das nicht Unsinn, was ich sage: Beide tun exakt das Gleiche, 

führen die gleichen Handlungen aus, tun jedoch trotzdem etwas vollkommen 

Unterschiedliches? Nein, es ist kein Unsinn.  

 

Unterstellen wir einmal, Du siehst einen Yogi/Weisen und einen normalen Menschen beim 

Unkraut zupfen. Ich habe schon sehr viele unterschiedliche Menschen Unkraut zupfen sehen, 

das kann man mir unbewiesen abnehmen. Nun, wie verrichtet der normale Mensch diese 

Arbeit? Er sagt: „Was für ein Scheiß-Zeug!“, reißt das Unkraut brutal und emotionsgeladen 

aus dem Boden, schimpft und meckert fortwährend.  

 

Der Yogi/Weise entfernt natürlich ebenso das Unkraut, er schimpft und meckert jedoch nicht. 

Denn obwohl er weiß, dass es notwendig ist, das Unkraut zu beseitigen, behandelt er es mit 

Respekt, betrachtet es, verglichen mit den anderen Pflanzen, ohne Unterscheidung. Obwohl 

auch er das Unkraut beseitigt, vollzieht er diese Handlung im richtigen Geist. Der Yogi/Weise 

sieht alle Dinge und Wesen ohne Unterscheidung, denn er sieht sich in allen Dingen, somit 

auch im Unkraut. 

 

Dieses Beispiel mag sich zunächst weit hergeholt anhören, ist es aber nicht. Ein ähnliches 

Beispiel: In der Stadt gibt es einfach zu viele Tauben. Jemand sagt: „Die Drecksviecher 

gehören erschossen oder vergiftet, alles fliegende Ratten. Absolut ekelhaft, und Krankheiten 

verbreiten die natürlich auch noch, so eine verdammte Drecksbrut gehört vernichtet!“ Der 



 

 

417 

 

Yogi/Weise kann natürlich, auf das Taubenproblem direkt angesprochen, nicht einfach 

davonlaufen, ganz klar.  

 

Er wird zustimmen, wenn es darum geht, dass es zu viele Tauben in der Stadt gibt; er wird 

ebenso zustimmen, wenn es darum geht, eine konstruktive Lösung für diese Tatsache zu 

finden, selbstverständlich zum Wohle aller. Trotzdem wird er jede einzelne Taube ohne einen 

einzigen Unterschied zu allen anderen Wesen betrachten, als ein Wesen, das der gleichen 

Sinnhaftigkeit des Seins unterliegt, als ein Wesen, das zudem die gleiche Quelle/den gleichen 

Ursprung hat, das exakt das gleiche Recht zu Leben hat wie alle anderen Wesen auch. Warum 

emotional und aggressiv werden, warum Schimpfwörter für eine sachliche Aufgabenstellung 

benutzen? Jedwede Einteilung diesbezüglich in irgendwelche Kategorien ist ein 

schwerwiegender Fehler.  

 

Genau das ist wieder einmal das Problem des normalen Menschen. Denn im Gegensatz zum 

Yogi/Weisen wird der normale Mensch sofort, unmittelbar und grundsätzlich von allen 

Dingen und Ereignissen im Außen getroffen und betroffen, daher seine emotionalen 

Kontrollverluste, seine Aggressionen und seine Rechthaberei. Sachlichkeit ist nicht gerade die 

Stärke des Egos. Gerade ging es noch um eine sachliche Aufgabenstellung, die einer 

einfachen, konstruktiven Lösung bedurft hätte, eine Sekunde später ist diese 

Aufgabenstellung vergessen, es geht wie so oft nur noch um einen verbalen Schlagabtausch, 

um Rechthaberei, um Gewinnen oder Verlieren, darum, den Gegner zu besiegen und zu 

verletzen. 

 

Auch bei mir auf der Arbeit geht es niemals um die Sache selber. Nicht Sachlichkeit ist hier 

gefragt, sondern es geht ausschließlich darum, zu gewinnen, dem Gegenüber eine Niederlage 

zuzufügen, alles andere ist uninteressant. Das, präzise betrachtet, ist ein Krieg auf einer sehr 

niedrigen Ebene, ist jedoch von der Systematik her auch auf alle anderen Ebenen und 

Größenordnungen übertragbar.  

 

Der Yogi/Weise kennt solche Zielsetzungen nicht, er bemüht sich grundsätzlich um 

konstruktive Lösungen, Sachlichkeit, und damit immer der „Erhöhung allen Seins“. Der 

Yogi/Weise sucht immer nach der bestmöglichen Antwort auf die gestellte Frage. Aber wie 

gesagt: Selbst wenn jemand den Yogi/Weisen handeln sieht, so irrt er trotzdem, denn der 

Yogi/Weise handelt nicht, sondern es sind immer nur die „Intuition“, das „Fühlen“, die 

„Liebe“ und die „Weisheit“, die in Wahrheit die Handlungen des Yogis/Weisen vollbringen. 

 

Respektlosigkeit den Dingen, Wesen und Pflanzen gegenüber ist ein schwerer Fehler des 

normalen Menschen, auch wenn er davon nichts weiß und auch noch weniger wissen will. 

Sieh Dich selber in allen Dingen und umgekehrt, dann wirst Du automatisch wissen, was 

„großes Handeln“  bedeutet.  

 

„Großes Handeln“ ist zudem auch in Situationen hilfreich, in denen aus Sicht des normalen 

Menschen kein befriedigendes Ergebnis erreicht/erlangt werden kann. Zwei kleine Mädchen 

treiben ertrinkend in einem reißenden Fluss. Von vorneherein ist vollkommen klar, dass der 

Mann am Ufer bestenfalls eines der beiden Mädchen vor dem Ertrinken bewahren kann, denn 

beide Mädchen treiben viel zu weit auseinander. Beherzt springt der Mann in den Fluss, rettet 

unter Einsatz seines Lebens und unter großer Mühe eines der beiden Mädchen. Das andere 

Mädchen kann nicht gerettet werden, es ertrinkt.  



 

 

418 

 

 

Ein solches Ereignis wird für einen normalen Menschen in der Regel ein großes Trauma 

bedeuten, denn unzählige Konflikte werden ihn unweigerlich heimsuchen: erst einmal die 

Entscheidung, die er fällte, welches der beiden Mädchen er rettete, dann der Zweifel: „Warum 

konnte ich nicht beide Mädchen retten?“, die Angst davor, versagt zu haben, Gewissensbisse 

etc. Exakt das sind die Begleiterscheinungen des „kleinen Handelns“. Denn wie zuvor gesagt: 

Der normale Mensch wird sich den Ergebnissen seines Handelns stets stellen müssen. Der 

Yogi/Weise hingegen kann und muss dies auch nicht, denn wer im richtigen Geist handelt, 

der muss auch niemandem Rechenschaft ablegen. 

 

Natürlich wird auch der Yogi/Weise, der das zweite Mädchen nicht retten konnte, von dem 

Drama emotional sehr betroffen werden, aber eben auch nicht mehr. Es ist eine Sache, solche 

Emotionen zuzulassen, eine andere jedoch, sich von ihnen und weiteren Gedankenschleifen 

aus dem Gleis werfen zu lassen. Der Yogi/Weise wird dadurch keinesfalls aus dem Gleis 

geworfen, ist er es doch, der Verstand und Sinne erzogen und unterworfen hat. Er hat zudem 

ein „Triple-A-Rating“, das lautet: 

 

Autarkie 

Apatie 

Ataraxie 

 

Autarkie und Apathie möchte ich jedoch nur maßvoll verstanden wissen, denn es geht nicht 

darum, einen „stumpfen Menschen“, einen gefühllosen Roboter zu schaffen. Ziel ist die 

Ataraxie, sie wird am Ende automatisch bzw. zufällig gefunden und erreicht, denn sie kann 

nicht direkt angestrebt werden, da das aktive Streben danach wiederum den Geist in Unruhe 

versetzen würde. Die Ruhe wird gefunden, wenn keiner mehr sucht und alles gefunden wurde, 

wenn alle Suche ein Ende hat. „Wer suchet, der findet“, wer nicht sucht, der kann und wird 

nicht finden, oder aber, er hat bereits gefunden.  

 

„Maria Müller“ kann also wie „Maria Müller“ handeln, für sich selber. „Maria Müller“ kann 

jedoch ebenso gut für ihr wahres Wesen handeln, denn dann würde „Maria Müller“ nicht 

mehr wie „Maria Müller“ für „Maria Müller“ handeln, sondern würde sich ihrem „Fühlen“ 

öffnen, würde sich ihrer „Intuition“ zuwenden, würde fortan nur noch für die „Weisheit“ und 

die „Liebe“ selber handeln – dies wohlgemerkt nicht mehr als „Maria Müller“ für „Maria 

Müller“; vielmehr ist die Person am Ende selber zum „Fühlen“, zur „Intuition“, zur „Liebe“ 

und zur „Weisheit“ geworden. Es ist die Wahl, die jeder von uns in jedem Moment seines 

Lebens treffen muss und genau jetzt auch in exakt diesem Moment trifft bzw. getroffen hat! 

„Maria Müller“ aufzugeben und zurückzulassen ist keinerlei Verlust, denn das Kleine wird 

sofort durch etwas Größeres ersetzt, geht in diesem auf, und in Wahrheit geht nichts verloren, 

niemand bleibt zurück. 

   

  


