Geistige Fahigkeiten/Leistungsfahigkeit

Nun, dieses Kapitel mag auf den ersten Blick den Eindruck erwecken (wie vielleicht andere
Kapitel auch), es handle sich nur um unwichtige Haarspalterei bzw. Rechthaberei. Ich sage
jedoch, dies ist mitnichten der Fall! Denn bei dem Unterschied, den ich aufzuzeigen versuche,
handelt es sich um einen gravierenden, extrem wichtigen Unterschied und nicht etwa nur um
einen kleinen, unwichtigen Unterschied.

Grundsitzlich kiimmere ich mich nicht um MaBstibe, Bewertungen, Werturteile und
Maleinheiten. Um jedoch den Unterschied in der Wahrnehmung des normalen Menschen und
dem Yogi/Weisen aufzuzeigen, mache ich diesbeziiglich eine einmalige Ausnahme.

Worum geht es? Es geht um die Leistungsfihigkeit, geht um das Mal} geistiger Wachheit,
Aufmerksamkeit, Achtsamkeit und Bewusstheit. Dabei gibt es zwei Faktoren, die in direkter
Abhingigkeit zueinander stehen und sich sowohl direkt als auch indirekt beeinflussen. Vor
allen Dingen beeinflussen diese beiden Faktoren jedoch das, was der Mensch sieht, das, was
der Mensch wahrnimmt, wessen sich der Mensch bewusst wird.

Fiir die Bewertung dieser Leistungsfihigkeit greife ich auf zwei Ausdriicke aus der
Wirtschaftswelt zuriick.

Der erste Faktor ist die Produktivitit. Dieser Faktor driickt das prozentuale Potenzial aus, das
der Mensch als Leistung fiir die anfallenden Aufgaben bereitstellt.

Der zweite Faktor ist die Kapazititsauslastung. Dieser Faktor bezieht sich auf die tatsidchliche
Inanspruchnahme des vom Menschen bereitgestellten Potenzials.

Vorweg werde ich Produktivitit und Kapazititsauslastung des normalen Menschen und des
Yogis/Weisen direkt vergleichen.

Ich beurteile diese Bemessung folgendermalien:

Die bereitgestellte Produktivitit des normalen Menschen ist gering. Aufgrund dieser geringen
Produktivitit ist die Kapazititsauslastung grundsétzlich sehr hoch.

Die bereitgestellte Produktivitit des Yogis/Weisen ist extrem hoch. Aufgrund dieser extrem
hohen Produktivitit ist die Kapazititsauslastung des Yogis/Weisen grundsitzlich extrem
gering.

Erst einmal ein praktisches Beispiel aus der Wirtschaft: Nehmen wir ein
Eisenbahnunternehmen. Dieses verfiigt gegenwirtig iiber 20 Gleise und 40 Ziige. Was aber,
wenn iiber den ganzen Tag verteilt lediglich 38 Fahrgiste von diesen 40 Ziigen Gebrauch
machen? Ganz klar, Unwirtschaftlichkeit ist die unmittelbare Konsequenz. Wiirde ein
Unternehmen iiber einen langeren Zeitraum so wie geschildert wirtschaften, wére ein
schneller Bankrott unvermeidlich.

419



Aber genau das macht der Yogi/Weise. Der normale Mensch wird dem Yogi/Weisen deshalb
vorwerfen, er ,,schiefe mit Kanonen auf Spatzen®. Dazu sage ich Folgendes: Der normale
Mensch hat erst einmal vollkommen Recht. Die bereitgestellte
Leistungsfihigkeit/Produktivitit steht in keinem Verhiltnis zum tatsidchlichen Bedarf.
Deshalb folgert der normale Mensch gemil seiner Logik: ,,Was fiir eine vollkommene
Verschwendung, vollig umsonst und sinnlos!*. Das lasse ich erst einmal genau so stehen, und
wende mich wieder dem normalen Menschen zu.

Ich behaupte, der normale Mensch stellt lediglich eine Produktivitit von maximal 10 Prozent
seines wahren Potenzials bereit. Diese prozentualen Einschitzungen entsprechen meiner
personlichen Erfahrung, sie stellen somit auch einen direkten Vergleich meiner fritheren
geistigen Leistungsfihigkeit und heutigen geistigen Leistungsfihigkeit dar. Diese Vergleiche,
die ich iiblicherweise strikt untersage, benutze ich in diesem Fall nur, um den unbedingt
notwendigen Lernprozess zu verdeutlichen. Nun, konnte man meinen, die Bereitstellung
dieser 10 Prozent seines Leistungspotenzials wiirde ihm leicht von der Hand gehen. Dem ist
jedoch nicht so, da er niemals gelernt hat, eine hohere Produktivitét bereitzustellen. Fazit:
Obwohl er praktisch gesehen nur 10 Prozent Produktivitit bereitstellt, lastet ihn dies fast zu
Hundert Prozent aus. Doch das ist noch nicht alles. Da der normale Mensch ein gewisses Maf}
an Bequemlichkeit besitzt, richtet er, genau wie ein Wirtschaftsunternehmen, seine
Produktivitit direkt nach der erwarteten Kapazititsauslastung aus. Das heif3t im
Umkehrschluss: Da er nur das Potenzial bereitstellt, was auch benotigt und nachgefragt wird,
betrigt seine Kapazititsauslastung fast immer 80 bis 100 Prozent, denn die 10 Prozent
Produktivitit sind nun einmal schnell ausgelastet. Er arbeitet somit fast immer am Limit.
Dadurch ist der normale Mensch sehr schnell iiberfordert, wenn unerwartete
Aufgaben/Belastungen zu dieser hohen Kapazititsauslastung hinzukommen.

Der normale Mensch verfiigt somit iiber keine Produktivititsreserven, mit denen er solche
Belastungsspitzen kompensieren konnte!

Nun zum Yogi/Weisen, der vermeintlich ,,mit Kanonen auf Spatzen schief3t*. Der Yogi/Weise
stellt permanent, das hei3t vollkommen unabhiéngig von Aufgaben oder Untétigkeit 90
Prozent Produktivitit bereit. Hat der Yogi/Weise dieselben Aufgaben des normalen Menschen
zu erledigen, so bleibt seine Kapazititsauslastung immer noch extrem gering. Fallen
zusitzliche Aufgaben/Belastungen an, so verfiigt er iiber so hohe Leistungsreserven, dass er
niemals in den Bereich der Uberforderung geraten kann.

Was, wie zuvor gesagt, in der realen Wirtschaft fiir ein unternehmerischer Selbstmord wire,
verkehrt sich jedoch in der geistigen Welt sofort in das exakte Gegenteil!

Liegt die bereitgestellte Produktivitit des Yogis/Weisen bei 90 Prozent, die
Kapazititsauslastung, das hei3t die abgerufene Leistung jedoch nur 3 Prozent, stellt sich
keineswegs Langeweile oder Unterforderung ein.

Stattdessen sind vollkommene Harmonie, Stille, Ruhe, Frieden, Ubersichtlichkeit und
vollkommenes Gliick die unmittelbare Konsequenz. Das ist fiir den normalen Menschen
sicherlich nur sehr schwer verstdndlich. Das scheinbare Paradox erklart sich folgendermalien:
Bei extrem hohen Ungleichgewichten zwischen bereitgestelltem Potenzial und nachgefragter

——————————
420



Leistung entsteht eine ,,Zeitdilatation* (zeitliche Ausdehnung) in der Wahrnehmung des
Yogis/Weisen: Je groler das Ungleichgewicht, umso grofer diese Zeitdilatation in der
Wahrnehmung. Diese Ausdehnung gleicht einer Betrachtung in Zeitlupe, bis hin zur Super-
Zeitlupe oder sogar tempordr zum Standbild.

,»Quatsch!“, wird sofort der normale Mensch rufen. ,,Bewusstseinsstorung!“, ruft der
Psychiater, da wird dann gedoktert von der bipolaren Storung bis hin zur Schizophrenie. Das
ist jedoch alles vollkommen falsch; vielmehr gilt es die Frage zu stellen: Warum gibt es
Zeitlupen iiberhaupt?

Ganz einfach: Die Wahrnehmungsfihigkeit des Menschen ist so gering, dass manche optische
Inhalte erst in einer Zeitlupe eindeutig erkenn- und wahrnehmbar sind. Genau das ist der Sinn
von Zeitlupenaufnahmen, die ja ansonsten iiberfliissig wiren.

Der Hauptunterschied zwischen dem normalen Menschen und dem Yogi/Weisen, den der
normale Mensch jedoch nicht kennt, ist folgender:

Beide, der normale Mensch und der Yogi/Weise, sehen ein und dasselbe im Sinne von
Bild/Ding/Gegenstand/Ereignis. Aber obwohl beide das Gleiche im Sinne von
Bild/Ding/Gegenstand/Ereignis sehen, sehen beide trotzdem etwas vollkommen
Unterschiedliches. Wie kann das sein?

Ganz einfach: Alles, was der Mensch wahrnimmt, insbesondere wie er etwas wahrnimmt,
héngt vor allen Dingen von der Perspektive und der Wahrnehmungsfahigkeit des Menschen
ab. Grundsitzlich verfiigt jeder Mensch gemil seiner wahren Natur iiber eine unbegrenzte
Leistungsfihigkeit seiner Wahrnehmung. Das ist jedoch erst einmal nur eine theoretische
Aussage, die der Mensch in der Regel nicht umsetzen kann.

Ein Beispiel: Ein Schiffskapitin entdeckt auf See plotzlich eine 15 Meter hohe Welle. Er
erschreckt sich, fangt sich jedoch schnell wieder, befiehlt seiner Mannschaft, das Schiff direkt
in die Welle zu drehen, mehr passiert nicht.

Entdeckt der gleiche Schiffskapitin jedoch eine 30 Meter hohe Welle, die auf das Schiff
zukommt, so wird der Angstimpuls, der Schock bereits deutlich grofler sein als bei der 15
Meter hohen Welle. Vor allem die plotzlich auftretende Angst besitzt eine hohe
Durschlagkraft. Trotzdem féngt sich der Kapitian wieder, befiehlt seiner Mannschaft, das
Schiff direkt in die Welle zu drehen, mehr passiert nicht.

Entdeckt der gleiche Schiffskapitin jedoch eine 80 Meter hohe Welle, die auf das Schiff
zukommt, die sich zusitzlich anschickt, direkt tiber dem Schiff zu brechen, so ist es sehr gut
moglich, dass sich eine sogenannte ,,Fear-Death-Experience* also eine Todesangsterfahrung
einstellt, sprich: Es stellt sich eine glaubhafte Erwartung des eigenen Todes ein, die der
Situation entsprechend angemessen erscheint. Die Konsequenz dieser Wahrnehmung ist
folgende: Die Wahrnehmungsfihigkeit, die Bewusstheit und die Denkfidhigkeit des Kapitins
explodieren innerhalb dieser Phase formlich. Innerhalb einer solchen Erfahrung ist es dem
Menschen moglich, Emotionen, Gedanken und Erinnerungen zu verarbeiten oder zu denken,
die so komplex sind, dass es anschliefend Stunden dauern wiirde, diese inhaltlich zu Papier
zu bringen. Diese ,,Fear-Death-Experience* funktioniert auf der gleichen Ebene wie die von

——————————
421




mir geschilderten ,,groen intuitiven Wellen*: Die Mechanik ist quasi die gleiche, die
zeitliche Ausdehnung, von der ich zuvor sprach, trifft auch hier im vollen Umfang zu.

Zeit entsteht ausschlielich im Denken, im Verstand. Deshalb ist der Grund fiir die
Leistungsexplosion vollig klar: das Beiseitetreten der Person, des Verstandes und des Egos.
Geblendet durch den massiven Schock, hervorgerufen durch die extreme Situation, die weder
vorhersehbar war, noch beherrschbar erscheint, folgt eine temporire Kapitulation, erfolgt ein
temporarer Zusammenbruch der sonst so zihen Verstand-Ego-Einheit. In einem solchen
Moment iibernimmt automatisch das ,,wahre Wesen* des Menschen das Steuerrad, mit der
Konsequenz einer ,,ungeteilten Wahrnehmung*.

Uberlebt — um beim Beispiel zu bleiben — der Kapitin die Monsterwelle, so wird innerhalb
weniger Sekunden die ,,Verstand-Ego-Einheit* sofort wieder das Steuerrad {ibernehmen, der
Verstand wird den Schock herunterspielen, das Gesehene wird nach und nach wieder
vergessen. Naja, es war ja auch eine extreme Situation, nicht wahr?

Was ist also richtig? Mehr Produktivitét bereitstellen wie ein Yogi/Weiser? Natiirlich ist es
das, aus dem simplen Grund, weil der normale Mensch nichts oder nur wenig sieht. Wozu das
ganze Leben verschlafen? Das entspricht auf gar keinen Fall der ,,Sinnhaftigkeit des Seins®,
das steht zweifelsfrei fest. Ein geringer Grad an Wachheit entspricht jedoch dem Schlaf, das
kann nicht geleugnet werden. Die gleichen Dinge/Ereignisse werden betrachtet, jedoch aus
einer vollig unterschiedlichen Perspektive heraus. Als Folge wird auch keineswegs das
GLEICHE gesehen!

Der normale Mensch geht gleichsam ins Kino, um einen Film zu sehen, schlift leider 10
Minuten nach Beginn der Vorfiihrung ein und verpasst somit alles. Der Yogi/Weise hingegen
schlift nicht, er sieht, was es zu sehen gibt, denn sonst wire er ja umsonst ins Kino gegangen.

422



