Beten vs. Ausubung und Vervollkommnung
der Paramitas

Nun, meine folgenden Aussagen betreffen, wie ich immer sage, nur denjenigen, der sich auch
mit diesen Aussagen identifiziert. Hier geht es ganz und gar nicht um Religion, um dies, das,
oder jenes, sondern es geht einzig um das Wohl des Menschen, geht vor allen anderen Dingen
um Selbsterkenntnis. Bevor der Mensch jedoch Selbsterkenntnis erlangen kann, steht ihm
jedoch immer ein schwieriger Lernprozess und ein nachhaltiger Wandel bevor. Dieser
Lernprozess ist die eigentliche Aufgabe des Menschen, die er zu 16sen hat. Alles hinterfragen,
alles Suchen und alle Sehnsucht des Menschen hat in Wahrheit immer nur dieses eine Ziel,
,,sich selber zu erkennen®.

Ohne Umweg beginne ich nun mit meinen ,,Verallgemeinerungen/Vorurteilen* und stelle fest:
Viele Menschen gehen in die Kirche, welcher Glaubensgemeinschaft auch immer, und beten.
Andere Menschen wiederum beten Zuhause. Sie beten fiir die unterschiedlichsten Dinge,
beten fiir sich selber, fiir Dinge, andere Menschen, fiir eine bessere Welt, sie bitten um
Vergebung fiir ihre sogenannten Siinden/schlechten Taten und geloben natiirlich, es das
nichste Mal besser zu machen.

Kurze Zeit spiter verlassen diese Menschen wieder die Kirche oder ihr Zuhause, die Miitter
rasen wie liblich in ithrem mit eigenen Kindern besetzten Pkw durch die Spielstral3e, man
driangelt an der Supermarktkasse, meckert und ldstert am Arbeitsplatz, schikaniert
Untergebene, gibt sich hemmungsloser Schadenfreude hin etc. Kurzum, die Menschen
machen einfach das, was sie immer machen und auch sonst bereits gemacht haben, ihre
Fehler/ihr Fehlverhalten eingeschlossen. Aber warum hilt der Mensch so hartnéckig an seinen
Fehlern fest, obwohl er doch bereits um seine Fehler weill? Jedes Mal geht er erneut in die
Kirche oder betet zu Hause, beichtet, betet, gelobt Besserung — aber in der Regel dndert sich
in der Praxis rein gar nichts, alles bleibt, wie es ist und war!

Nun, Beten an sich ist weder falsch noch schidlich, im Gegenteil, es ist sogar durchaus
hilfreich. Aber eines sei definitiv festgestellt: Durch Beten alleine verdndert sich der Mensch
erst einmal nicht, er bleibt, was er ist, da kann er erst einmal beten, solange er will. Beten fiir
sich genommen beinhaltet keinerlei Lernprozess, sondern bedeutet vielmehr, dass der Mensch
,,um Hilfe bittet*, das heift, ,,die anderen®, eine ,,h6here Macht* oder wer auch immer soll
diesem betenden Menschen als ein Gegeniiber zu Hilfe eilen, soll die Dinge fiir ihn regeln und
zum sogenannten Guten hin verdndern.

Der betende und gldubige Mensch hofft und wartet immer auf ein Wunder im Auflen, hofft
und wartet auf eine Art Messias, einen Gott in Gottgestalt, der mit beglaubigtem Meisterbrief
zu ihm kommt, um ausgerechnet ihn, den Betenden, nun unverziiglich vor schwerem Schaden
zu bewahren und zu retten.

Einmal ehrlich, wiirde ein solcher Messias oder Gott in Gottgestalt in der Welt des
westlichen, modernen Menschen auftauchen, wiirde er ohnehin von allen sogenannten
,betenden Menschen* verkannt, verachtet und gebrandmarkt werden. Niemand wiirde ihn in
Wahrheit erkennen — vom Verstehen ganz zu schweigen. Man wiirde ihn priigeln, ausstofen

————————————
423




und in die psychiatrische Abteilung eines Krankenhauses stecken, wihrend die Menschen
zwischenzeitlich weiter fiir das Erscheinen eines solchen Gottes beten wiirde, obwohl der
langst erschienen wire.

Noch einmal: Der normale gldubige Mensch hofft, bangt, betet, und bittet um Vergebung,
aber er dndert und lernt dabei im Grunde genommen gar nichts, solange sein Handeln und
Wirken unverindert bleibt. Doch was wire die Alternative? Ganz einfach: Lernen und
Wandel der eigenen Person, durch den eigenen Willen ausgelost, mit dem Ziel, dieselben
Fehler nicht immer wieder aufs Neue zu wiederholen!

Religion hin oder her — es ist absolut egal, wie das Kind am Ende heif3it: Alle Rechthaberei der
unterschiedlichen Religionen ist nicht nur falsch, sondern schindlich und destruktiv! Jede
Religion, die ,,trennende Faktoren* benutzt, ist nicht nur einfach falsch, sondern ungeheuer
schidlich (siehe als Folge alle Religionskriege) und gehort auf der Miillhalde entsorgt!

Ganz klar, Beten ist zwar eine aktive Sache, aber davon abgesehen ist Beten absolut passiv,
da dariiber hinaus keine eigene Handlung oder gar Wandlung der Person erfolgt. Die
Verantwortung fiir das eigene Handeln wird somit vom Menschen an ein imaginéres ,,Auflen‘
abgegeben, nach dem Motto: ,.Ich selber kann ohnehin nichts machen/dndern, weil ich ja so
klein und hilflos bin*.

Diese Aussage ist natiirlich falsch. Was ich dem Beten ganz klar vorziehe, ist eine aktive
Veridnderung der eigenen Beschaffenheit, ist es doch der Mensch, der sich zum sogenannten
Gott bewegen muss, nicht umgekehrt (den Begriff ,,Gott* benutze ich in diesem Kapitel so,
wie ich ihn in meinen vorigen Kapiteln verwendet habe, die Bezeichnung dient also lediglich
dem besseren Verstindnis fiir den normalen Menschen).

Warum also hoffen und beten auf Rettung, wo sich der Mensch doch aus eigenem Willen und
eigener Kraft selber retten kann? Warum hoffen und beten fiir Weisheit, wo der Mensch sich
doch aktiv selber der Weisheit und der Liebe zu iiberstellen vermag? Der Mensch sollte
lernen, Verantwortung zu iibernehmen, Verantwortung fiir sich selber, fiir seine Handlungen
und fiir seine eigene Beschaffenheit, alles andere ist erst einmal falsch, denn alle anderen
Sichtweisen wiirden die Verantwortung des einzelnen Menschen konsequent als nicht
vorhanden festschreiben.

Der Mensch wartet immer auf einen Gott, der sich ihm als Gott im Auflen zeigt. ,,Gott* aber
zeigt sich dem Menschen immer durch den Menschen. Damit meine ich wieder einmal, dass
Du fiir Deine Mitmenschen der Gott sein kannst, genauso wie Deine Mitmenschen fiir Dich
selber Gott sein konnen, das genau ist eine Frage des Willens und des Wollens. Der Mensch,
der sich als getrenntes, winziges Wesen sieht, kennt seine Fahigkeiten nicht, weil3 nichts von
seiner wahren Natur, und genau aus diesem Grund betet er, statt nach innen zu schauen und
sich zu wandeln, um fiir die anderen Menschen ein Gott in der Welt zu sein.

Das wire ja auch anstrengend, miihselig, schwer, verantwortungsvoll und nachteilig fiir die
eigene Person, nicht wahr? Somit wartet man doch lieber darauf, dass der liebe Gott im
AuBen erscheinen moge.

424



Nun, das hier soll keine Anklageschrift fiir den normalen Menschen werden, aber es soll ihn
mahnen, nicht nur zu beten, zu hoffen und zu verlangen, sondern vor allen Dingen eins: selber
zu geben! Gerade der moderne westliche Mensch sieht sich tiberall im Supermarkt des Lebens
— hierarchische Strukturen, wohin man nur blickt, Gewinnen oder Verlieren, das ist die
Primirfrage. Aber der ,,Supermarkt des Lebens*, so wie ihn der westliche, moderne Mensch
sieht, ist eine illusionire, jedoch todliche Falle, aus der sich der gefangene Mensch nur schwer
befreien kann. Todlich ist diese Falle vor allen Dingen fiir das ,,geistige Wesen* des
Menschen, das in der qualvollen Enge seines Gefangnisses furchtbare Qualen leiden muss.

Meine ernsthafte Empfehlung: Bete ruhig weiter, das kritisiere ich nicht, das verbiete ich auch
nicht, aber dndere und wandle Dich auch!

Genau aus diesem Grund komme ich auf die sogenannten Paramitas zuriick, da diese am
besten geeignet sind, um den Menschen den Unterschied zwischen Passivitit (Beten) und
Aktivitat (Wandel) zu verdeutlichen.

Die Paramitas sind im Buddhismus die transzendenten Tugenden, die dazu geeignet sind, den
Menschen gemif} seiner wahren Natur ,,erwachen® zu lassen. Wie gesagt, Religionen oder
Religionssysteme jeglicher Art, die sich zudem noch als Konkurrenzsysteme betrachten, sind
kleingeistige Konstruktionen. Deshalb méchte ich die Ausiibung und Vervollkommnung
dieser Paramitas, die ich noch kommentieren werde, als universelle Botschaft fiir jeden
Menschen verstanden wissen, unabhéngig von Urheberschaft, Religion, Hautfarbe oder
dhnlichen Unwichtigkeiten.

Beziiglich der Anzahl der Paramitas existieren diverse Nennungen; des Weiteren gibt es eine
Vielzahl unterschiedlichster Interpretationen bzw. Erkldarungen. Auch beziiglich der sieben
Paramitas, auf die ich mich beschrinke, gibt es mit groBBer Sicherheit sehr viele und auch
qualitativ sehr gute Erkldarungen. Trotzdem erlaube ich mir, meine eigene Interpretation noch
hinzuzufiigen. Der Grund dafiir ist, das ich vor allen Dingen versuche, die Erkldrungen so zu
halten, dass insbesondere der westliche, moderne und leistungsorientierte Mensch diese
Paramitas zu verstehen vermag. Denn der westliche, moderne Mensch hat diesbeziiglich
besondere Schwierigkeiten zu iiberwinden. Ich behaupte keineswegs, dass die Welt nun auf
meine Interpretation in irgendeiner Art und Weise gewartet hat, das ist mitnichten der Fall.

Mit den Paramitas soll letztlich der Weg gegangen werden, sollen die Hindernisse
iiberwunden werden, sollen die Tore und Pforten durchschritten werden, soll das andere Ufer
erreicht werden — kurzum, der Mensch soll durch Ausiibung und Vervollkommnung dieser
Tugenden befreit und erleuchtet werden, soll wachsen, lernen und letzten Endes fiir immer
erwachen im Sinne von ,,Selbsterkenntnis®.

Mir personlich gefillt am besten die bildhafte Darstellung, in welcher der lernende Mensch
die Paramitas als Schliissel benutzt, mit welchen er schrittweise/nacheinander die einzelnen
Tore/Pforten der Selbsterkenntnis aufzuschlieBen vermag, die somit durchschritten werden
konnen. Mit dem Durchschreiten eines Tores ist natiirlich das Erreichen der angestrebten
Vervollkommnung dieser Tugenden gemeint. Diese Tore/Pforten sind jedoch nicht nur
einzeln und in einer Reihe zu sehen, sondern stehen allesamt miteinander in Verbindung und
konnen somit in den unterschiedlichsten Kombinationen genutzt werden, ganz wie es die
Aufgabe/Aufgabenstellung erforderlich macht.

425



Nun, in der physischen Welt gehen wir durch eine Tiir oder ein Tor, wir fahren ans andere
Ufer oder iiberwinden ein Hindernis. In der dufleren Welt konnen diese Schritte praktisch
gesehen nicht ,teilweise* gegangen werden. Entweder man geht durch eine Tiir oder nicht.
Bei den Paramitas verhélt es sich jedoch etwas anders, denn im Laufe des Lernprozesses
konnen durchaus Teilerfolge erzielt werden, ohne praktisch gesehen sofort ganz durch das
entsprechende Tor zu gehen. Das teilweise Durchschreiten eines Tores ist wiederum durchaus
hilfreich fiir das erfolgreiche Durchschreiten eines anderen Tores, alles ist miteinander
verbunden und beeinflusst sich somit auch in direkter Weise.

Auch die Reihenfolge, in der die Tore durchschritten werden sollten, ist zwar in gewisser
Weise richtig, da sie dem Schwierigkeitsgrad entsprechend aufgezihlt sind, trotzdem ist es
durchaus richtig und wichtig, an allen diesen Toren gleichzeitig zu arbeiten.

Ein sehr wichtiger Hinweis: Es sollte niemals versucht werden, eines dieser Tore mit dem Ziel
des personlichen Vorteils zu durchschreiten, sprich: ,,Ich tue etwas, um wiederum etwas fiir
mich, meinen personlichen Vorteil oder etwas dhnliches, zu erlangen®, denn fiir denjenigen,
der so handelt, werden alle Tore fest verschlossen bleiben. Alle Tore sollten stets im richtigen
Geist durchschritten werden. Bereits diese Grundhaltung des Geistes ist extrem wichtig.

Das erste Tor lautet ,,Dana‘“ (viele dhnliche und abweichende Schreibweisen sind vorhanden).
Dana bedeutet erst einmal so viel wie ,,Gabe“. Ich interpretiere dieses erste Tor Dana als das
Tor des Mitfiihlens, der Barmherzigkeit und der vollkommenen Liebe fiir alle Wesen und
Mitmenschen. Dana stellt das groBte Tor der sieben Tore dar und besitzt somit fiir den
normalen Menschen den geringsten Schwierigkeitsgrad. Es kann von allen Toren am
einfachsten durchschritten werden. Dennoch ist es keineswegs einfach, dieses Tor zu
passieren. Dana bedeutet Freigebigkeit, jedoch ist meiner Meinung nach sein herausragendes
Merkmal, dass der Mensch zu jedem Zeitpunkt aus Uberzeugung seine Eigenliebe, also seine
Liebe zu sich selber, unter die Liebe zu allen anderen Menschen und Wesen stellt — nicht, um
Dana zu gefallen, sondern, wie gesagt, aus absoluter Uberzeugung. Dana ist selbstloses Geben
in jeder Hinsicht, ohne jedoch als der Gebende in irgendeiner Art und Weise an der Handlung
des Gebens zu hingen. Dana bedeutet in erster Linie Handeln fiir die anderen, denn Handeln
fiir die anderen ist auch immer Handeln fiir sich selber. Dabei sollte jedoch jede
Erwartungshaltung gemieden werden. Das normale Denken und Streben des modernen
westlichen Menschen nach dem Motto: ,,Tu Dir selbst etwas Gutes* und ,,Erst ich, dann die
anderen‘ sowie jeglicher Egoismus des Menschen ist in das direkte Gegenteil zu verwandeln.
Vor dem Tor Dana muss die Personlichkeit des Menschen zuriickgelassen und gegen das
Unpersonliche eingetauscht werden.

Das zweite Tor heif3t ,,Sila*/*“Shila‘“ (auch hier gibt es viele dhnliche und abweichende
Schreibweisen). Neben die hervorragenden Ausfithrungen, die bereits dazu existieren, mochte
ich meine eigene Interpretation stellen: Meiner Meinung nach bedeutet das Tor Sila ethisch
und moralisch richtiges, das heifit einwandfreies Handeln. Im Idealfall entsteht durch solches
ethisch und moralisch richtige Handeln keinerlei Ungleichgewicht mehr, sondern vielmehr
tiefe Harmonie und groBer Frieden. Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass ethisch und
moralisch richtiges Handeln alle Konflikte, die innerhalb des egoistischen und durchaus
normalen Handelns des Menschen entstehen, vollkommen egalisiert. Aber was ist ethisch und
moralisch richtiges Handeln und was nicht, fragt nun der normale Mensch. Die Antwort ist
gar nicht schwer, denn es ist nicht notwendig diesbeziiglich auf ein starres Regelwerk oder
Gesetzeswerk zuriickzugreifen. Jeder einzelne Mensch ist gemif} seiner wahren Natur dazu

————————————
426



befihigt, zu jedem Zeitpunkt zwischen ethisch/moralisch richtigem und falschem Handeln zu
unterscheiden! Dieses Wissen entspricht dem Fiihlen, der Intuition, entspricht der Liebe in der
Tiefe des Herzens. Frage deshalb nur Dein Herz, statt iiber die richtige Losung nachzudenken
oder gar zu griibeln. Beides fiihrt nicht zum Ziel, das Tor wird folglich verschlossen bleiben.
Sila heif3t, stets die beste Antwort auf die Frage/Aufgabe zu finden, die von allen
Personlichkeitsanteilen ganzheitlich/vollstindig getragen wird. Selbst der geringste Konflikt
diesbeziiglich deutet darauf hin, dass die beste Antwort noch nicht gefunden wurde. Sila ist
somit miiheloses, richtiges Handeln in vollkommener Harmonie und Stille, ist somit Handeln
ohne Widerspruch, bedeutet somit auch Handeln im richtigen Geist, der nur mit einer einzigen
Stimme spricht.

Das dritte Tor ist das Tor ,,Ksanti*“/*“Kshanti* (auch hier sind wiederum viele dhnliche und
abweichende Schreibweisen vorhanden). Das Tor Ksanti ist das Tor, das, einmal
durchschritten, den Menschen und seinen Geist zur unendlichen Geduld und Ruhe fiihrt. Der
Weg dorthin ist schwer und lang, dennoch ist es das Ziel, am Ende des Lernens in jeder
Situation und in jeder Hinsicht miihelos und leicht unendliche Geduld und Ruhe zu haben.
Zeit ist der Faktor, der den normalen Menschen gefangen und ihn durch das Setzen eines
begrenzten Zeitrahmens unter Druck hélt. Genau aus diesem Grund ist sowohl die Geduld als
auch die Ruhe des Menschen nicht nur begrenzt, sondern auch duflerst fragil und angreifbar.
Wer jedoch das Tor Ksanti einmal durchschritten hat, kann durch nichts und niemanden mehr
aus dieser Ruhe gebracht werden, verliert niemals die Geduld, welche Aufgaben auch immer
ihn erwarten werden. Diese Geduld bedeutet ebenso Nachsicht mit den anderen Menschen zu
iben, was immer sie tun mogen. Das Tor Ksanti ist sicherlich eine sehr schwierige
Herausforderung fiir den normalen Menschen, insbesondere fiir den modernen, westlichen
Menschen, der bereits durch den gewohnlichen Alltagsstress sein ohnehin geringes Maf3 an
Ruhe und Geduld schnell verliert. Trotzdem ist natiirlich auch die vollkommene Ruhe und
Geduld eine Eigenschaft, die der Natur, dem wahren Wesen des Menschen absolut entspricht.
Genau deshalb kann und sollte das Tor Ksanti auch tatséchlich durchschritten werden. Ksanti
bedeutet somit gemal meiner Interpretation, in jedem einzelnen Moment des Lebens so zu
handeln und sich jeder einzelnen Aufgabe in der Art und Weise zu stellen, als hitte man
unendlich viel Zeit zur Verfiigung, diese Dinge und Aufgaben zu erledigen. Das Wort ,,hitte*
ist, prizise betrachtet, falsch, denn ist das Tor Ksanti durchschritten, wird aus ,,hétte* der
Wortlaut ,.er hat*“ — exakt das ist der Unterschied.

Wenn einmal durchschritten, dient das Tor Ksanti ebenso dem Durchschreiten der Tore Dana
und Sila. Denn wie ich bereits sagte: Alle Tore stehen direkt miteinander in Verbindung,
beeinflussen einander unmittelbar. Insbesondere das siebte Tor, zu dem ich noch kommen
werde, wird nochmals auf alle darunter liegenden Tore wirken, wird nochmals eine
allgewaltige Verdnderung hinsichtlich aller anderen Tore herbeifiihren, aber dazu spéter mehr.
Mir ist jetzt nur daran gelegen, dass der Leser die Tore nicht als getrennt voneinander existent
betrachtet, denn alle Trennung ist nur eine Illusion ohne jeglichen Wahrheitsgehalt. Die Tore
sind es, die am Ende alle Trennung auflésen und auftheben werden — das nur am Rande, denn
noch liegt das siebte Tor unerreichbar in weiter Ferne.

Das vierte Tor heifit ,,Viraga“ (viele dhnliche und abweichende Schreibweisen sind auch hier
vorhanden). Es ist das Tor vollkommenen Gleichmuts. Eine Bezeichnung, die meiner
Meinung nach auf das Gleiche abzielt, lautet ,,Upekkha*. Wird dieses Tor durchschritten, so
ist der Geist in vollkommener Leidenschaftslosigkeit gegriindet, er ist frei von jeglicher
Begierde, von jeglichen Anhaftungen und hat die Sinnlichkeit und ihre vermeintlichen

————————————
427




Annehmlichkeiten fiir immer hinter sich gelassen. Es reicht jedoch nicht aus, diese Begierden
einfach nur zu unterdriicken. Vielmehr muss die Begierde aus voller Uberzeugung und
Verstédndnis fallen gelassen werden, anders konnen weder die Begierde noch die Leidenschaft
nachhaltig tiberwunden werden. Der Geist des modernen westlichen Menschen neigt
grundsitzlich zu extremen Ausschldgen und Richtungswechseln, er wird schnell euphorisch,
lasst sich schnell begeistern und zu etwas hinreil3en, stiirzt jedoch genau so schnell, steil und
hart hinab in die Tiefe, wenn sich das Blatt einmal ein wenig gegen ihn wendet. Wer jedoch
das Tor Viraga durchschritten hat, weill um diese Fehler. Deshalb bleibt sein Geist in jeder
Situation und in jeder Hinsicht unbewegt. Der Geist ist somit vollkommen frei von jeglichem
wertenden und bewertenden Denken/Griibeln und ruht somit stets unbewegt, gliicklich und
gefestigt in sich selber. Kein Faktor im Auflen vermag, seine Geistesstille zu beeintrichtigen.
Der Mensch und sein Geist sind somit absolut erschiitterungsfrei. Das heifit wiederum nicht,
dass derjenige, der Viraga ausiibt, emotionslos oder gar unmenschlich wire — er ist sehr wohl
den anderen Menschen gegeniiber mitfiihlend und hilfsbereit. Gegen sich selber verhilt sich
der Geist jedoch vollkommen gleichmiitig und unbeweglich. Der normale Mensch glaubt
stets, zwischen den konkurrierenden Dingen und Meinungen wihlen zu miissen. Dies ist
jedoch ein Irrtum. Da die Wahrheit vollkommen abseits der konkurrierenden Dinge und
Meinungen liegt, trifft der Geist bei Viraga/Upekkha keinerlei Wahl. Nicht zu wihlen heif3t
somit, die richtige Wahl getroffen zu haben; die richtige Wahl heil3t, nicht zu wihlen. Gerade
der westliche moderne Mensch wird sehr stark von der Leidenschaft, gleich in welcher
Hinsicht, angezogen. Das ist ein Fehler, da er sich durch diese starke Anhaftung ausliefert.
Wer das Tor Viraga durchschreiten will, dessen Geist muss absolut gefestigt sein. Aufregung,
Anhaftung, Zu- und Abneigung versetzen den Geist jedoch grundsitzlich in Bewegung und
Unruhe. Leidenschaft hat einen gewaltigen Preis, da sie stets nur voriibergehender Natur ist.
Viraga und Upekkha hingegen bedeuten vollkommenes, durchgehendes Gliick, was natiirlich
auf den ersten Blick nicht erkennbar ist. Es bedarf einer groen Anstrengung und langen
Lernens, dieses Tor zu durchschreiten, aber es ist moglich.

Das fiinfte Tor ist das Tor ,,Virya* (viele dhnliche und abweichende Schreibweisen sind auch
hier vorhanden). Es ist das Tor des energetischen Bemiihens, der Ausdauer und der
Willenskraft. Dabei geht es darum, unerschiitterliche Kraft und Ausdauer zu erwerben. Dies
bezieht sich sowohl auf das Bemiithen um andere Menschen als auch das Streben auf der
geistigen Ebene, beispielsweise auf das Ziel der Ausiibung und Vervollkommnung der
Paramitas. Wie ich zuvor darlegte, ist die Ausiibung und Vervollkommnung der Paramitas
alles andere als leicht. Somit gibt es Phasen der Stagnation, Riickschldge und Hindernisse
aller Art. Ein Tor, ein Paramita, 14sst sich meist nicht in einer einzigen Bewegung
durchschreiten, weshalb auch hier harte/schwere Riickschldge vorprogrammiert sind. Wie
gesagt, stehen alle Tore miteinander in Verbindung und beeinflussen einander. Somit ist es
sehr wahrscheinlich, dass beispielsweise der temporére Verlust des Tores Ksanti (unendliche
Geduld) als ,,Kollateralschaden* auch den Verlust der Tore Viraga (Gleichmut) und Dana
(Barmherzigkeit und Liebe) nach sich zieht. Wer voriibergehend seine Geduld verliert,
verliert automatisch auch seine Ruhe und Gleichmiitigkeit, wodurch er voriibergehend nicht
mehr in der Lage ist, barmherzig und liebevoll zu handeln — genau in dieser Art beeinflussen
die Tore einander. Umgekehrt ist dies natiirlich auch der Fall: Das erfolgreiche
Durchschreiten des Tores Ksanti erleichtert ebenso das Durchschreiten aller anderen Tore.
Exakt an dieser Stelle greift jedoch das Tor Virya, denn Virya bedeutet, sich immer wieder
neu zu bemiihen, niemals zu kapitulieren. Virya bedeutet, dass die Energie, die der Schiiler
bereitstellt, um die Vervollkommnung aller Paramitas zu erreichen, sich permanent, das heif3t
von Mal zu Mal vergroBert, wie grof3 die Schwierigkeiten auch sein mogen. Virya vermag alle
Hindernisse zu iiberwinden, und selbst wenn erworbene Tore temporér verloren gehen: Virya

————————————
428



vermag diese Tore wiederzuerlangen und dariiber hinaus weiter auf dem Weg des Lernens
vorwirts zu gehen. Virya kennt keine Zogerlichkeit und fiirchtet sich vor nichts, Virya
bedeutet permanentes Wachsen an Kraft, Stirke und Willen, mit dem Ziel, alle Tore zu
durchschreiten. Virya ist somit unendliche Kraft und Ausdauer.

Das sechste Tor ist ,,Dhyana* (viele dhnliche und abweichende Schreibweisen sind auch hier
vorhanden). Obwohl das Durchschreiten aller einzelnen Tore sehr wichtig ist, ist das
Durchschreiten des sechsten Tores von noch groflerer Wichtigkeit, da erst hierdurch
gewihrleistet wird, dass die einmal erreichte Erkenntnis nicht mehr verloren gehen kann. Das
Tor Dhyana bedeutet das Erreichen der besonderen Bewusstseinszustinde durch Meditation.
Es besitzt eine Art Sicherungsmechanismus: Wurde die Wahrheit erst einmal erkannt, so ist es
unmoglich, diese universelle Wahrheit erneut zu verlieren. Wenn der Irrtum der Erkenntnis
weicht, bleibt nur die Erkenntnis, denn der Irrtum ist praktisch gesehen nur ein einmaliges
Hindernis, welches somit nicht erneut auftreten kann. Hilfreich dafiir, diese Erkenntnis
erlangen zu konnen ist, wer hitte es gedacht, das Durchschreiten der vorherigen fiinf Tore.
Waurden diese erfolgreich durchschritten, kann der Mensch durch Meditation, Achtsamkeit,
Wachheit und Aufmerksamkeit diese universelle Erkenntnis erreichen, welche nur in der
vollkommenen Geistesstille geschaut und gesehen werden kann. Wenn alle Gedanken
zerfallen sind, wenn sich keine einzige Welle auf dem Meer des Geistes mehr regt, wenn nur
noch Stille herrscht, genau dann stellt sich diese Erkenntnis automatisch ein, wird der Mensch
selber zu dieser Erkenntnis. Diese Stille kann jedoch nicht direkt angestrebt werden, da bereits
der Wunsch, diese Stille erreichen zu wollen, einen Inhalt fiir den Geist darstellen wiirde.
Daher ist es ausreichend, die fiinf vorherigen Tore erfolgreich zu durchschreiten und den
Geist in der Meditation zu schulen, um ihn letztlich in die gro3e Stille zu fiihren. Wenn alle
Konstruktionen des Geistes zerfallen sind und nichts geblieben ist, wird die Wahrheit ans
Tageslicht treten. Abseits des Verstandes, abseits der Zeit, des Raumes und Deiner selbst wird
das universelle Bewusstsein erkannt/gefunden, wodurch alle Begrenzung fiir immer zerstort
und aufgehoben wird. Temporir ist es moglich diese Erkenntnis erneut zu vergessen bzw. sich
nicht darauf zu fokussieren/konzentrieren, verloren gehen im Sinne von Verlust bzw.
Unerreichbarkeit kann die Erkenntnis jedoch nie mehr! Des weiteren bedeutet Dhyana
vollkommene Achtsamkeit, Aufmerksamkeit, Konzentration und generelle Wachheit.

Das siebte Tor, das letzte und alles entscheidende Tor, hat den Namen ,,Prajna“ bzw. ,,Prajna
paramita® (auch hier existieren wieder viele dhnliche und abweichende Schreibweisen). In der
Literatur wird das Durchschreiten dieses Tores mit dem Erreichen vollkommener Weisheit
und der praktischen Gottwerdung des Menschen umschrieben und beschrieben. Jetzt wird der
normale Mensch denken: ,,Man sollte doch lieber die Kirche im Dorf lassen®, denn er wird
diese Erlduterung als nicht akzeptabel, da unglaubwiirdig und vollig iibertrieben, in Zweifel
ziehen. Dennoch hier meine eigene Erlauterung/Interpretation: Das siebte Tor, das Tor Prajna,
ist erst einmal ein unsichtbares und daher nicht greifbares Tor. Bereits aus diesem Grund ist
es nicht moglich, dieses Tor aktiv zu durchschreiten. Wéhrend die ersten fiinf Tore aktiv
durchschritten werden konnen und sollen und dies beim sechsten Tor nur bedingt moglich ist,
ist es beim siebten Tor Prajna definitiv unmoglich. Der lernende Mensch vermag demnach
nur die ersten fiinf Tore aktiv zu durchschreiten, durch konsequente Lernprozesse auch eines
Tages das sechste Tor. Nach dem Durchschreiten dieser sechs Tore glaubt der Mensch
zunéchst, er hitte ausgelernt, was jedoch noch lange nicht der Fall ist. Denn trotz des
Durchschreitens dieser sechs Tore ist es dennoch moglich, sich innerhalb dieser Bandbreite
der sechs Tore konsequent und nachhaltig weiterzuentwickeln. Kurzum, es ist ein
fortwidhrender, langer Prozess mit der Anndherung an die Weisheit, ohne jedoch ein

————————————
429



spezifisches oder sichtbares Ziel anzuvisieren oder gar Kenntnis von einem solchen Ziel zu
haben. Der Mensch dient zwar der Weisheit aus vollkommener Uberzeugung, aber von einem
weiteren Tor weil} er erst einmal nichts. Das Prajna-Tor ist somit kein Tor, durch das der
Mensch aktiv gehen konnte; indem er sich jedoch konsequent geméif} den ersten sechs Toren
weiterentwickelt, wird er automatisch vom siebten Tor angezogen werden. Wenn die Zeit und
das Handeln reif sind, wird der Mensch vom siebten Tor aufgesogen und quasi in diesem Tor
aufgehen. Das Passieren des siebten Tores hat drastische Konsequenzen, denn die sechs Tore,
die zuvor separat und der Reihe nach durchschritten wurden, werden quasi fliissig und
vereinen sich mit dem siebten Tor zu einer Art Supertor. Das Erreichen des siebten Tores
vervielfacht die Weisheit der ersten sechs Tore (und somit der gesamten bis dahin
angehduften Weisheit), da erst durch die Vereinigung aller zuvor separat wahrgenommenen
Tore deren gesamtes Potenzial entfaltet wird. Erst jetzt, da alle Tore zerfallen und sich deren
Weisheit als Gesamtweisheit vereint, bleibt alleine die Gesamtweisheit als vollkommene
Weisheit iibrig, die sich miihelos und zu jedem Zeitpunkt Bahn bricht. Ist das letzte Tor
durchschritten, existiert keine Trennung mehr. Was bleibt, sind einzig Weisheit und Liebe.

Nun, in der Bezeichnung des Kapiteltitels, wie als auch in der Einleitung, habe ich etwas
provokant das Beten direkt gegen die Ausiibung/Vervollkommnung der Paramitas gesetzt.
Dies ist natiirlich letzten Endes vollkommen falsch, denn das Beten und die
Ausiibung/Vervollkommnung der Paramitas stehen in keinerlei direktem Gegensatz
zueinander. Vielmehr ist beides der Entwicklung des Menschen, gleich in welcher Hinsicht,
forderlich. Trotzdem ist die Ausiibung/Vervollkommnung der Paramitas von groerer
Wichtigkeit, als nur passiv zu beten. Sicherlich ist es hilfreich, bei der
Ausiibung/Vervollkommnung der Paramitas auch zu beten, gar keine Frage. Wozu jedoch erst
einmal beten, wo Du doch selber in der Lage bist, alle Paramitas auszuiiben und zu
vervollkommnen? Deshalb meine personliche Empfehlung: Ube die Paramitas aus,
vervollkommne sie fortwihrend und bete dabei, wenn Du mochtest — aber ersteres ist in
Wahrheit Deine Hauptaufgabe, fiir die Du selber verantwortlich bist. Du entscheidest, ob Du
diese Aufgabe annimmst oder Dich dieser Aufgabe verweigerst. Darum treffe nun fiir Dich
die einzig richtige Entscheidung. Beten alleine wird Dir an dieser Stelle nicht weiterhelfen
konnen. Sehr wohl weifit Du aber, was richtig ist und was nicht, somit folge einzig dieser
inneren Stimme.

Halte als Lernender, als Schiiler Deinen Blick stets fest auf diese Tore gerichtet, denn dann
bist Du stets vollkommen sicher auf Deinem Weg. Ich versichere Dir: Welche Aufgabe Dir
auch immer gestellt werden mag, benutze stets die sieben Tore. Wenn Du die Schliissel fiir
diese sieben Tore erwirbst und eines Tages besitzt, wird Dich nichts und niemand auf Deinem
Weg aufhalten konnen, erst dann wirst Du vollkommen frei sein.

430



