
 

 

441 

 

Das Schauspiel der Illusion 

Obwohl ich das Thema dieses Kapitels bereits mehrmals innerhalb meines Manuskripts 
angesprochen habe, ist es mir dennoch außerordentlich wichtig, die Macht der Illusion noch 
einmal gesondert herauszustellen – die Macht, welche die illusionären Faktoren auf den 
normalen Menschen ausüben, um ihn vollkommen in ihren Bann ziehen. Gerade in diesem 
Zusammenhang ist es absolut wichtig, diese illusionären Faktoren gemäß ihrer wahren Natur 
zu sehen, zu verstehen und zu akzeptieren, jedoch vor allen Dingen, aus diesem Erkennen und 
Verstehen die richtigen Schlüsse zu ziehen. Wer die Systematik hinter den Abläufen erkennt, 
kann auch aktiv auf sie einwirken bzw. ist in der Lage, sie zu unterbrechen. 

 

 

Der richtige Umgang mit Problemen 

Der Mensch hat eine Vielzahl von Optionen, mit seinen sogenannten großen Problemen 
umzugehen. Daher beschränke ich mich innerhalb meines Beispiels auf nur wenige, dafür 
jedoch gängige Strategien. Strategie eins lautet: „davonlaufen und Flucht“. Verfolgt ein 
Mensch angesichts von Problemen diese Strategie, so lautet die Konsequenz: Dem Menschen 
wird es schlecht ergehen, denn Frieden, Ruhe und Zufriedenheit kann unmöglich während 
einer solchen Flucht erreicht werden. Zudem werden die Probleme wachsen und ihn ganz 
gewiss einholen; der Preis, den er dann zu zahlen hat ist zudem unnötig hoch. Strategie zwei 
lautet: keine direkte Flucht, jedoch auch keinerlei Problemlösung. Die Konsequenz einer 
solchen Strategie: Es herrscht eine Pattsituation; die Probleme bleiben erhalten, gewinnen 
zwar nicht unbedingt die Oberhand, jedoch muss der Mensch permanent gewaltige 
Anstrengungen unternehmen, um sie unter sogenannter Kontrolle bzw. unter Verschluss zu 
halten. Mit zunehmendem Alter und einer damit einhergehenden größer werdenden Zahl von 
Problemen kommen diese zudem immer öfter an die Oberfläche und verletzen den 
sogenannten Schutzwall des Menschen. Zwangsläufig wird der Mensch unter diesen 
gewaltigen Strapazen leiden, genau wie es bei Strategie eins der Fall ist. Strategie drei ist eine 
völlig andere Variante, sie lautet: Der Mensch geht seine großen Probleme frontal und direkt 
an. Aber auch diese Strategie ist in der Regel zum Scheitern verurteilt. Warum? Nun, wer die 
großen Probleme frontal, aggressiv und direkt angeht, überhebt sich zumeist.  
 
Ein großer Findling, 639 Kilogramm schwer, soll in diesem Beispiel das große Problem des 
Menschen darstellen. Der Mensch geht nun hin und versucht mit brachialer Kraft und Gewalt, 
diesen Findling aufzuheben oder überhaupt zu bewegen. Konsequenz: Ein zervikaler 
Bandscheibenvorfall 5/6, ein lumbaler Bandscheibenvorfall, ein Leistenbruch, ein 
Sehnenabriss der linken Hand, multiple Muskelfaserrisse, zudem eine Handfraktur rechts – 
trotzdem hat sich der Findling natürlich nicht einen Millimeter weit bewegt.  
 
Also sind die Strategien eins bis drei falsch. Aber was ist die Alternative? Ganz einfach: Kein 
einziger Mensch kann hingehen und diesen Findling einfach aufheben oder bewegen, gar 
keine Frage. Aber hätte er ein Werkzeug, mit dem er diesen Findling zerteilen und zerkleinern 
könnte, so wäre praktisch gesehen jeder Mensch dazu befähigt, diesen Findling in kleinen 
handlichen Stücken Schritt für Schritt ganz nach Wunsch zu bewegen oder 
abzutransportieren. Wie in meinem Manuskript mehrfach dargelegt, sind solche Werkzeuge 
die Isosthenie (sich stets der konkurrierenden Meinungen zu enthalten), meine Kernaussage 
hinsichtlich der eidetischen Reduktion sowie meine Aussage, dass der Verstand vor jeder 



 

 

442 

 

Betrachtung eine spezifische Position einnehmen muss, die praktisch gesehen einer winzigen 
und willkürlichen Perspektive entspricht. Was will ich damit sagen? Ganz einfach: Statt große 
Probleme frontal anzugehen, reicht es erst einmal aus, die Perspektive bezüglich dieser 
Probleme so zu verändern, dass sie gemäß ihrer wahren Natur erkannt werden können. Denn 
große Probleme bestehen immer nur aus einer Vielzahl von Einzelteilen, die wiederum aus 
noch kleineren Teilen bestehen. In Wahrheit stellen sich somit die großen Probleme nur als 
solche dar, in Wahrheit sind sie von Natur aus gar keine großen Probleme, sondern erwachsen 
einzig und alleine der winzigen Perspektive des Menschen. Alles Gesehene korrespondiert 
immer direkt mit der Perspektive des Betrachters! Statt also diese Probleme aggressiv 
anzugreifen, solltest Du sie vor allen anderen Dingen konsequent hinterfragen: Wie sind sie 
entstanden, warum sind sie entstanden, wem erscheinen sie, und sind sie überhaupt 
entstanden? Hinterfrage grundsätzlich das Bild, das Dir durch Deinen Verstand und Deine 
Logik angeliefert wird. Du wirst sehen, die Probleme werden zerfallen, sich nach und nach in 
ihre Einzelteile auflösen – jedoch nur, wenn Du konsequent bleibst. Verstehe, selbst ein 
schwacher und alter Mensch ist imstande den zerteilten Findling in handlichen Stücken 
fortzutragen. Zugegeben, dies ist nur eine sehr kurze Erläuterung, ich verweise jedoch darauf, 
dass mein Manuskript diese Thematik noch ausführlicher behandelt.  
  

 

Richtige Unterscheidung 

Richtige Unterscheidung ist zugegebenermaßen mein Lieblingsthema, obwohl ganz und gar 
nicht meine eigene Erfindung, denn richtige Unterscheidung lehrt vor allen Dingen das 
Diamantsutra des Mahayana-Buddhismus. Ich möchte „richtige Unterscheidung“ keineswegs 
als leere Floskel einer Religion, sondern vielmehr als aktives Element des Handelns betrachtet 
wissen. Richtige Unterscheidung bedeutet einzig und alleine „keine Unterscheidung“. Die 
richtige Unterscheidung ist daher grundsätzlich und ausnahmslos „unterscheidungslos“, das 
heißt wirklich und in Wahrheit „niemals nie“! Das hört sich zugegeben erst einmal etwas 
„wirr“, „utopisch“, „unlogisch“ und „unverständlich“ an, ist jedoch exakt wie von mir 
dargelegt zu verstehen. Was ist so problematisch an „Unterscheidung“, so wie der normale 
Mensch sie tagtäglich vornimmt? Ganz einfach, Unterscheidung ist immer ein Produkt des 
Verstandes. Eine einzige Unterscheidung hört sich erst einmal weder beeindruckend noch 
gefährlich an. Wisse jedoch, dass einer einzigen und scheinbar harmlosen Unterscheidung 
zwangsläufig weitere Unterscheidungen folgen werden, und diesen folgen wiederum 
Hunderte, Tausende von Unterscheidungen – eine Kettenreaktion ohne Ende. Schließlich wird 
der unwissende Mensch von der Flut der eigenen Unterscheidungen, mit all ihrem 
Konfliktpotenzial, einfach hinweggefegt werden. Verstehe, dass alle diese Unterscheidungen, 
die vom Verstand getroffen werden, jedoch ebenso auf der Gefühlsebene wirken. Aus diesem 
Grunde beeinträchtigt die Unterscheidungsflut den gesamten Menschen und trennt ihn somit 
zwangsläufig von allen anderen Dingen, allen anderen Wesen, vom Sein und vor allem von 
sich selber. Eine einzige Unterscheidung, eine einzige Meinung und ein einziges 
Werturteil/Vorurteil werden den Menschen unbemerkt und schnell in einen Strudel von 
Unterscheidungen, Meinungen, Werturteilen und Vorurteilen hinab ziehen. Nur derjenige, der 
frei von jeglicher Unterscheidung ist, ist auch sonst in jeder Beziehung vollkommen frei. 
Natürlich kann man das nicht „einfach so“ bewerkstelligen nach dem Motto: „Ich mache das 
mal eben“, vielmehr ist es ein mühsamer Prozess, sich seiner Unterscheidungen aktiv zu 
entledigen und gleichzeitig wachsam zu sein, damit keine neuen Unterscheidungen mehr 
entstehen. Erst einmal ist es jedoch wichtig, die Systematik zu verstehen, welche den 
Menschen in sein eigenes Gefängnis sperrt. Darum entsage den falschen Unterscheidungen, 



 

 

443 

 

denn richtige Unterscheidung ist immer unterscheidungslos (eben aus diesem Grund wird sie 
richtige Unterscheidung genannt). Hierbei gibt es keinerlei Spielraum. Sicherlich, der 
Verstand kommt ungefragt mit allen nur erdenklichen Unterscheidungen daher, aber es ist an 
Dir, dem ein Ende zu bereiten. All die vielen Unterscheidungen sind in Wahrheit nur Ballast 
und schaden Dir mehr, als sie Dir helfen. Verstehe, Du bist imstande mühelos und 
anstrengungslos zu jedem Zeitpunkt die richtige Perspektive einzunehmen und die richtige 
Wahl zu treffen. Dazu musst Du lediglich Fühlen, gebe Dich somit der Liebe, der Weisheit, 
der Intuition und dem Fühlen hin, mehr ist nicht zu tun.  
 
 

Selbsterkenntnis/Die große Suche 

Erst einmal ist es gut und richtig zu begreifen, dass etwas fehlt. Konsum, Sport, Spiel, Spaß, 
Urlaub, ein neues Auto etc. sind immer nur in der Lage, den Menschen kurzfristig hinsichtlich 
der Lücke in sich selbst (fehlender Selbsterkenntnis) zu betäuben. Schneller als dem 
Menschen lieb ist, wird sich in seinem Geist diese Lücke wieder öffnen, auch wenn er sie 
noch so oft zu schließen versucht. Das Problem an der Suche nach sich selber ist jedoch, dass 
die gesamte Aufmerksamkeit des Menschen ausschließlich auf die illusionäre Kulisse seiner 
„Persönlichkeit“ in der „äußeren Welt“ gerichtet ist, da er dort die Lösung und das Ziel seiner 
Suche vermutet. Die Verstand-Ego-Einheit bestärkt den Menschen in dieser Hinsicht, was 
einer gezielten Lüge entspricht, der Verstand-Ego-Einheit jedoch in die Hände spielt. Warum? 
Nun, Aufgabe der Verstand-Ego-Einheit ist es selbstverständlich, das Schauspiel, die Illusion 
um jeden Preis aufrechtzuerhalten. Deshalb muss eines Tages die Suche im Außen 
aufgegeben und stattdessen die gesamte Energie und die gesamte 
Achtsamkeit/Aufmerksamkeit einzig nach innen gerichtet werden. Doch Vorsicht: Auch hier 
ist der Verstand ein genialer Schauspieler, der Dir natürlich gerne suchen hilft. Verstehe 
jedoch, dass im Prinzip gar nichts gesucht oder gefunden werden kann, was nicht ohnehin 
längst da wäre! Suchen bedeutet vor allen Dingen eins, nämlich „noch nicht gefunden zu 
haben“. Da Du jedoch immer und durchgehend „seiend“ bist, bedeutet dies im 
Umkehrschluss, dass Du lediglich nicht richtig hingeschaut und vor allen Dingen nicht richtig 
gefühlt hast.  
 
Der Mensch sieht sich selbstverständlich stets als unvollkommenes und unvollständiges 
Wesen; bereits die Körperlichkeit generiert diesen Mangel in jeder Hinsicht in perfekter Art 
und Weise. Aber auch diese Ansicht ist falsch.  
 
Es gibt durchaus intelligente Menschen, die beispielsweise sagen: „Werde der, der Du sein 
solltest“. Das Lebensziel „Werde der, der Du sein solltest“ führt den Menschen jedoch 
gnaden- und ausweglos direkt in die Gefangenschaft. Bereits das erste Wort des 
vermeintlichen Lebensziels „werde“ bedeutet nur eins, nämlich, dass Du es jetzt definitiv 
nicht bist. Wenn Du jedoch jetzt nicht der bist, der Du sein solltest, so bedeutet dies einen 
gravierenden Mangel. Du bist also „mangelhaft“. Nichts anderes bedeutet eine solche 
Aussage. Natürlich kann man jetzt unter riesigen Anstrengungen versuchen, der zu sein, der 
man sein sollte, und kann versuchen, größer zu werden. Ein solcher Versuch legt den Schluss 
nahe, dass man sich vollkommen neu erfinden muss – ein fataler Fehler. Die Wahrheit ist eine 
vollkommen andere, denn das wahre Wesen des Menschen ist zu jedem Zeitpunkt das 
vollkommene Wesen. Es verhält sich also vollkommen gegensätzlich zu der obigen 
Behauptung. Nur das mechanische Wesen, der mechanische Mensch mit der Verstand-Ego-
Einheit hat diesen Umstand vergessen, hat sich selber vergessen, stimmt somit nicht mit 



 

 

444 

 

meiner zuvor gemachten Aussage überein. Die Aussage „Werde der, der Du sein solltest“ ist 
falsch, richtig wären die Aussagen „Du bist und warst bereits der, der Du sein solltest und 
wirst dies auch immer sein“ sowie „Erkenne, wer Du in Wahrheit bist“. Denn ist dies einmal 
erkannt, wird sich der mechanische Körper des Menschen mit der Verstand-Ego-Einheit dem 
wahren Wesen des Menschen annähern, ihm folgen und sich ihm anpassen. Dadurch erfolgt 
eine vollkommene Harmonisierung des zuvor groben, kleinen und lauten mechanischen 
Wesens. Bei allem, was mir lieb und teuer ist, halte ich an meiner Behauptung fest: Jeder 
einzelne Mensch ist in Wahrheit das „vollkommene Wesen“, gleich wie sich sein äußeres Bild 
gestaltet, ob arm, reich, einfältig oder schlau, ob sanft oder brutal – er ist und bleibt in 
Wahrheit stets das „vollkommene Wesen“. Erinnere Dich an das vorherige Kapitel: Richtige 
Unterscheidung ist immer unterscheidungslos. Der Mensch als „vollkommenes Wesen“ ist 
einer der Gründe, warum. Siehe somit in jedem Menschen stets das universelle und 
vollkommene Wesen, statt jedes einzelne Wesen in Klassen, Gruppen oder 
Schubladensysteme einzuteilen.  
 
Die Aufgabe lautet somit: „Finde Dein wahres und vollkommenes Wesen“, dann wird sich 
der Rest ganz von alleine fügen. Du bist es jetzt, in diesem Moment und für alle Zeit. Wem 
willst Du nun glauben: der Illusion Deines Körpers, der Dir ein Bild der Verletzlichkeit und 
Unvollkommenheit zeigt, oder mir, der ich behaupte, dass Du, genau Du „das vollkommene 
Wesen bist“, ohne die Möglichkeit, in Wahrheit etwas anderes zu sein? Was Du auch tust, 
und so falsch und schmerzhaft es auch für die anderen Menschen sein mag, Du bleibst immer 
das vollkommene Wesen. Für denjenigen, der falsch handelt, besteht der Schmerz darin, von 
der Wahrheit nichts zu wissen und zu fühlen, derjenige wird trotz seiner Vollkommenheit als 
Gefangener seines kleinen Ichs abgeführt werden. Aber auch er wird sich eines Tages selber 
wiedererkennen, denn es ist nur ein Wiedererkennen und ein Wiederfinden, ein Sich-
Erinnern. Trotzdem, in Wahrheit war niemals jemand auch nur einen winzigen Moment fort. 
Angenommen, Du heißt Wilfried Wagner. Wenn Du Wilfried Wagner bist, dann weißt Du, 
dass Du Wilfried Wagner bist. Aus diesem Grunde musst Du auch nur einem Fremden sagen, 
dass Du Wilfried Wagner bist, Du selber brauchst Dir dies jedoch niemals sagen, da Du Dir 
dessen permanent bewusst bist. Bei Deinem wahren Wesen ist es etwas anders: Du bist dies 
zwar permanent, bist Dir dessen jedoch nicht bzw. nicht mehr bewusst. Diese Tatsache heißt 
jedoch noch lange nicht, dass Du Dich nun außerhalb Deiner selbst suchen müsstest, dies 
wäre ein Trugschluss.  
 
 
 

Der Fluss 

In diesem Kapitel geht es auch um das Fühlen, um das In-Sich-hinein-Fühlen. 
Selbsterkenntnis führt Dich auch immer zum „großen Fluss“, in dem sich alles und jeder 
befindet. Leicht hat es, wer eins ist mit dem Fluss, wer sich diesem hingibt und die 
Bewegungen des Flusses als Einheit mit vollzieht. Harmonie, Ruhe, Stille, Fühlen, Intuition, 
Frieden und Liebe sind seine Eigenschaften. Wichtig ist, stets eine vollkommene Einheit mit 
dem Fluss zu bilden, denn es ist Deine wahre Natur, eins zu sein mit diesem Fluss. In 
Wahrheit kann Dich nichts von diesem Fluss trennen, außer auf illusionärer Ebene. Denken, 
Grübeln, Nachdenken, Rechnen, Planen, Erinnern sind die Werkzeuge Deines Verstandes. 
Gib acht, dass Dich Deine Verstand-Ego-Einheit nicht mittels dieser Werkzeuge vom Fluss 
trennen wird. Denn was passiert, wenn der Mensch übermäßig denkt, grübelt, rechnet und 
urteilt? Er verliert seine Einheit, seine Harmonie mit dem Fluss. Plötzlich schwimmt er sogar 



 

 

445 

 

zeitweise orientierungslos gegen die starke Strömung des Flusses, wird unachtsam und wird 
in einer Rausche über scharfkantige Felsen gerissen, die ihm Verletzungen zufügen. Verstehe, 
dass Du immer dem Fluss den Vorrang geben musst, fühlen musst, was richtig ist und was 
nicht. Innerhalb der Einheit mit dem Fluss kannst Du sicherlich in einer gewissen und 
gesunden Bandbreite denken und rechnen, gar keine Frage. Schwimme jedoch niemals gegen 
den großen Fluss, denn dann wirst Du alle Energie sinnlos vergeuden; trotz größter 
Anstrengung wirst Du dennoch Dein Ziel nicht erreichen können und landest am Ende im 
trockenen und steinigen Flussbett. Der Fluss ist fort; vom Denken und Rechnen im Stich 
gelassen, kannst Du nur versuchen, zurück zum Fluss zu gelangen. Bildest Du jedoch mit dem 
großen Fluss stets die ideale Einheit, so gelangst Du mühelos zum Ziel. Denn verstehe: Der 
Fluss kennt bereits Dein Ziel. Dein Verstand glaubt natürlich auch gut und gerne, Dein Ziel zu 
kennen, was jedoch nicht stimmt. Nur der große Fluss kennt Dein Ziel und Deine 
Bestimmung. Somit ist die Frage wem Du nun glauben und folgen sollst, hiermit bereits 
vollständig beantwortet. Folge Dir, denn Du bist der Fluss, auch wenn Du dies weder weißt 
noch glauben magst, trotzdem ist es so. Du bist der Fluss.  
 
 

Die Stille 

Viele Menschen suchen verzweifelt Stille und Ruhe, weil sie sich ständig im Stress befinden 
und sich erschöpft fühlen vom Kampf gegen die vielen Probleme wie auch gegen die vielen 
vermeintlichen Feinde, die ihnen Übles wollen.  
 
Stille ist die wahre Natur des Menschen. Der Mensch jedoch sucht fälschlicherweise im 
Außen nach seiner großen Stille. Natürlich, Stille und Ruhe im Außen sind dem Menschen 
förderlich, gar keine Frage. Aber so groß die Stille im Außen auch sein mag, wichtig ist erst 
einmal die Stille im Innen. Was nützt dem Menschen schon die Stille im Außen, wenn 
Tumult, Anarchie, Chaos und Lärm im Inneren des Menschen herrschen? Gar nichts! Anders 
herum ist es jedoch umgekehrt: Ist erst einmal die vollkommene Stille im Inneren des 
Menschen erreicht, so hat der Krach, der Lärm und der Tumult in der äußeren Welt nicht 
länger die Fähigkeit, den Menschen in irgendeiner Art und Weise zu beeinträchtigen. Die 
große Stille tilgt stets allen Lärm, hingegen sind die Fähigkeiten der kleinen, äußeren Stille 
vollkommen bedeutungslos, zumal Du die äußere Stille nur begrenzt beeinflussen kannst. 
Wichtig ist auch zu erkennen, dass Stille Deiner wahren Natur entspricht, jedoch die 
Verstand-Ego-Einheit ihr Gegenspieler ist, da diese ist stets der Zerstörer der Stille ist. Die 
Verstand-Ego-Einheit fürchtet sowohl Aktions- und Inhaltslosigkeit als auch die tiefe Stille, 
da diese Eigenschaften den Interessen der Verstand-Ego-Einheit zuwiderlaufen. Höre nur auf 
Deine Innere Person, vernachlässige diesbezüglich die oberflächlichen Argumente Deiner 
Verstand-Ego-Einheit, die versucht, Dich immer nur mit auf ihren kleinen „Kirmesplatz“ zu 
locken, während Deine Innere Person Dir stets helfen und dienen möchte. Dieselben 
Argumente benutzt natürlich auch die Verstand-Ego-Einheit; Pech ist nur, dass sie Dir in 
Wahrheit nicht helfen kann, da ihre einzige Funktion ist, das Schauspiel und Deine 
Verstrickung darin so gut und so lange wie möglich aufrechtzuerhalten.  
 
 
 

Dein Kampf 



 

 

446 

 

Wie eben bereits dargelegt, wähnen sich die meisten Menschen in einem fortwährenden 
Kampf: dem Kampf ums Überleben, dem Kampf, Recht zu haben, dem Kampf um Nahrung, 
Geld, Bodenschätze, Arbeitsplätze, Land, Macht oder um was auch immer. Was aber der 
Mensch erst einmal nicht weiß: Jeder Kampf, gegen wen oder was auch immer, ist immer 
auch ein Kampf, der direkt gegen die Weisheit und die Liebe geführt wird. Die Weisheit und 
die Liebe sind es jedoch, die letztlich und mühelos alle Kämpfer brechen werden. Natürlich 
scheint der Sieg dem Kämpfer und Krieger zum Greifen nahe, alles scheint plausibel, der 
Kampf gerechtfertigt. Und trotzdem wird dieser Kampf am Ende verloren. Geschockt, 
frustriert und zerstört bleibt der Kämpfer zurück – leidend, nicht begreifend, geschlagen und 
gedemütigt: Das genau ist jedes Kämpfers Schicksal! Weisheit und Liebe bekämpfen 
natürlich nicht die Kämpfer, denn das ist wahrlich weder der Weisheit noch der Liebe Natur. 
Es ist vielmehr so, dass die Kämpfer sich selber an der Weisheit und der Liebe aufreiben, 
denn die Weisheit und die Liebe kämpfen niemals. Trotzdem sind sie es, die unüberwindbar 
sind. Kein Kämpfer wird jemals der Weisheit oder der Liebe Schaden zufügen können. Was 
ist aber der Sinn des Ganzen, was wird damit bezweckt? Weisheit und Liebe lassen den 
Kämpfer deswegen scheitern, um dem Menschen die vollkommene Sinnlosigkeit des 
Kampfes vor Augen zu führen. Das Scheitern ist somit stets als Chance zu verstehen, da Du 
stets die Möglichkeit hast, aus Deinen eigenen Fehlern zu lernen, wenn Du sie nur erkennst 
und für Dich selber akzeptierst. Natürlich, Kriegstreiber, Generäle und Politiker propagieren 
den Krieg und die Vorteile eines potenziellen Sieges, die Weisheit und die Liebe jedoch 
enttarnen diese Lügen gnadenlos und unbarmherzig. Verstehe, dass der Kampf für alle 
Beteiligten immer nur zu Schmerz und Verlust führt, dies ohne einzige Ausnahme. Das so 
Gewonnene geht immer, ich betone immer wieder verloren. Das ist der Grund, warum der 
Krieger stets durch die Weisheit und die Liebe gebrochen wird. Kämpfe gegen die Weisheit, 
kämpfe gegen die Liebe – Du wirst immer nur gegen Dich selber kämpfen und am Ende alles 
verlieren. Von Angesicht zu Angesicht mit der Weisheit und der Liebe wird Dir bewusst 
werden, wie hoch nun der Preis ist, den Du für Deinen falschen und aussichtslosen Kampf 
bezahlen musst. Aller Kampf ist Irrtum und Illusion gleichermaßen, darum entsage dem 
Kampf, wenn Du Dich mit der Weisheit und der Liebe jemals vereinen möchtest.  
 
Versuche ebenso wenig, Deinen Verstand oder Dein Ego frontal und direkt anzugreifen, 
verstehe vielmehr ihre illusionäre Natur. Mache Dir die illusionäre Natur zunutze, hinterfrage 
das Ego und seine Ziele, hinterfrage die Urteile Deines Verstandes. Lass den Verstand nicht 
ohne Aufsicht agieren, sei wachsam und aufmerksam. Verbleibe im großen Fluss, achte 
darauf, dass Du nicht kämpfst; achte darauf, dass Du die richtige Unterscheidung anwendest, 
denn nur ohne Unterscheidung zu bleiben, bedeutet richtige Unterscheidung. Da Deine 
Verstand-Ego-Einheit lediglich ein illusionäres Konstrukt ist, muss sie auch nicht angegriffen 
werden bzw. ist sie ohnehin nicht angreifbar. Wenn Du jedoch versuchst, Deine Verstand-
Ego-Einheit anzugreifen, vergrößerst Du automatisch die Illusion der Verstand-Ego-Einheit. 
Sie wird somit proportional zu Deinen Bemühungen wachsen und ist deshalb auf der Ebene 
der Illusion immer imstande, Deinen Angriffen Paroli zu bieten. Die Illusion kann somit 
überhaupt nicht besiegt werden, da sie gar nicht existiert. Auf illusionärer Ebene jedoch wirst 
Du ihr trotzdem im Kampf stets unterlegen sein. Nichtbeachtung hingegen schwächt die 
Illusion sofort; Ignoranz, Meidung und Entsagung lassen die Illusion verblassen und zerfallen. 
Mehr gilt es nicht zu beachten, außer eines: Kämpfe niemals.  
 
Verstehe, dass es wahrlich keine Schwäche ist, nicht zu kämpfen. Denn nicht zu kämpfen 
bedeutet keineswegs Feigheit, sondern in Wahrheit vollkommene Stärke. Derjenige, der nicht 
kämpft und nicht kämpfen muss, ist ohnehin nicht angreifbar. Deshalb muss er auch 
niemanden fürchten, und es existiert in Wahrheit nichts, was einem solchen Menschen eine 



 

 

447 

 

Niederlage bereiten könnte! Der vermeintlich schwache Mensch, der nicht kämpft, ist in 
Wahrheit stark, der bewaffnete Krieger, der willkürlich andere Menschen erschießt, ist in 
Wahrheit vollkommen schwach. Die Logik des Verstandes zeichnet natürlich wieder einmal 
ein völlig anderes Bild, dem muss jedoch keinerlei Beachtung geschenkt werden. Höre nur 
auf Deine „Innere Person“, dem „Fühlen“, der „Intuition“, der „Weisheit“ und der „Liebe“, 
alles andere ist vollkommen bedeutungslos.  
 
Eines Tages wirst Du mich verstehen, und glaube mir: In dem Moment, indem die Verstand-
Ego-Einheit einmal kapituliert und in sich zusammenfällt, wirst Du es sofort wissen. Glaube 
mir, Du wirst die Verstand-Ego-Einheit nie wieder ans Steuerrad lassen. Ein solcher Moment 
erscheint dem Menschen erst einmal als endgültige Kapitulation. Ich spreche aus eigener 
Erfahrung, denn die Verstand-Ego-Einheit kämpft immer bis zum Schluss, bis zum 
sogenannten bitteren Ende. Doch ist dieses Ende gekommen, kommt es zur endgültigen 
Kapitulation, was auch immer der Anlass für eine solche Kapitulation sein mag. Dieser 
Moment der Kapitulation ist erst einmal ein Moment der katastrophalen Schwäche für den 
Menschen. Doch statt der Vernichtung des Menschen passiert etwas völlig anderes: Die 
„Innere Person“ des Menschen übernimmt sofort das Steuerrad, das kurz zuvor noch die 
Verstand-Ego-Einheit mit eiserner Hand festhielt. Der schwächste Moment des Menschen 
wird somit zu seinem schönsten, friedlichsten und stärksten Moment werden, gleich, ob er 
körperlich gesehen stirbt oder überlebt, das ist nicht das entscheidende Kriterium, um das es 
hier geht. Es geht einzig und alleine um Selbsterkenntnis hinsichtlich der eigenen wahren 
Natur.  
 
Eine Matrosin wird bei schwerer See von einem Brecher über Bord gespült. Unterkühlt und 
geschwächt treibt sie nun stundenlang einsam im Meer, praktisch gesehen ohne Hoffnung, 
gerettet zu werden. Hoffnung und Ohnmacht wechseln sich blitzartig und chaotisch ab. Die 
Schiffbrüchige befindet sich im Kampf um Leben und Tod, hin- und hergerissen zwischen 
Hoffen und Hoffnungslosigkeit. Einmal sieht sie in großer Ferne ein Schiff, das kurz darauf 
jedoch wieder am Horizont entschwindet. Der Kampf ums Überleben tobt jedoch 
insbesondere auch auf der geistigen und emotionalen Ebene: Szenarien werden entworfen und 
wieder zerstört, während sich die Matrosin weiter über Wasser hält: „Was, wenn dies, was, 
wenn das, was, wenn nicht …?“ etc. Solange diese geistigen Konflikte die Oberhand haben, 
so lange wird die Matrosin leiden. Nach über 31 Stunden ist sie am Ende ihrer körperlichen 
Kräfte, aber auch der geistige Konflikt lässt zunehmend nach. An einem spezifischen Punkt, 
zu dem auch die körperliche Schwächung einen großen Anteil beiträgt, findet noch vor der 
körperlichen Kapitulation in der Regel eine geistige Kapitulation statt. Diese geistige 
Kapitulation bedeutet meinem Verständnis nach vor allen Dingen eins: die vollständige 
Annahme und Akzeptanz des bevorstehenden eigenen Todes. Statt ihn mit allen Mitteln zu 
bekämpfen und beiseite zu schieben, kommt es zu einer liebevollen Akzeptanz des 
offensichtlich unmittelbar bevorstehenden eigenen Todes. Genau jetzt, genau in diesem 
Moment vollkommener Schwäche, Hilflosigkeit, Hoffnungslosigkeit, Aussichtslosigkeit und 
Ohnmacht, überkommt den Menschen völlig unerwartet ein Gefühl des vollkommenen 
Glücks, des Friedens, der Stille und der Liebe. Obwohl der Moment der allergrößten 
Schwäche in ihrem Leben, wird dieser Moment für die Matrosin dennoch zum Moment der 
allergrößten Stärke und des Glücks. Dieser Moment kennt keine Angst, er wird dem 
Menschen niemals mehr verloren gehen. Angesichts dieser Erkenntnis wird es zweitrangig, ob 
die Matrosin dennoch letztlich gerettet wird oder nicht, denn sie hat im Moment ihrer 
Kapitulation ihr Schicksal, gleich wie es aussehen mag, für sich selber bedingungslos 
angenommen und akzeptiert.  
   


